
2

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

OBSAH
Editoriál – Helena Tužinská: Formovanie štúdia rituálov naprieč generá-
ciami: trvalý odkaz Kornélie Jakubíkovej
/ Shaping ritual studies across generations: Kornélia Jakubíková’s lasting impact

Štúdie / Articles

Katarína Baračková: Súčasné podoby obyčají: „svjato“ pre nás a „zážitky“ 
pre turistov v Poloninách 
 / Contemporary versions of customs: "Svjato" for us and "adventures" for tou-
rists in Poloniny  

Michaela Baštáková: K problematike vývinu a súčasného stavu svadobné-
ho chorovodu v obci Vlachovo   
/ On the issue of development and present state of the wedding khorovod in 
the village of Vlachovo   

Juraj Hamar: Rituálny smiech v ľudovej kultúre   
/ Ritual laughter in folk culture

Anna Drożdż: Uczta urodzinowa i pogrzebowa w województwie śląskim 
w świetle materiałów źródłowych Polskiego Atlasu Etnograficznego  
/ Birthday and funeral feasts in Silesian Dukedom in the light of source mate-
rials from the Polish Ethnographic Atlas  

Peter Gecelovský: Svadobný videozáznam ako pramenný materiál vo 
výskume hudobno-nástrojových zoskupení v obci Vlachovo  
/ A wedding video recording as a source material in the research of music 
bands in the village of Vlachovo  

5

11

54

29

72

87

Materiály / Research reports 

Margita Jágerová: Sociálna stratifikácia v kontexte súčasných fašiangov 
(na príklade troch obcí Záhoria)   
/ Social stratification in the context of contemporary carnival (on the example 
of three villages in Záhorie region) 

39



3

O
BS

AH

Zuzana Beňušková: Doc. PhDr. Kornélia Jakubíková, CSc. jubiluje   
/ Doc. PhDr. Kornélia Jakubíková, CSc. celebrates   

Marta Botiková: Júlia Marcinová: Kde si sa vydala, tam si mlieko pýtaj. 
Kniha o živote, smrti a odpustení    
/ Where You Married, Ask for Milk There: A Book About Life, Death, and 
Forgiveness    

Marta Botiková: Zdravica docentke PhDr. Kornélii Jakubíkovej, CSc. 
/ Salutation to Associate Professor Kornélia Jakubíková 

Peter Salner: Vďaka za krátkych 9 rokov. K storočnici Adama Prandu 
(1924  – 1984)   
/ Thank you for the short 9 years. On the centenary of Adam Pranda  
(1924  – 1984) 

Věra Frolcová: Eva Večerková: Posvícení a hody v Čechách a na Moravě      
/ The Feast of the Patron Saint of the Church and Folk Customs in Bohemia 
and Moravia  

124

Osobnosti / Personalities

141

134

139

145

Recenzie / Reviews

Marta Botiková: Premeny ženskej hygieny ako súčasť kultúrnych 
procesov   
/ Changes in female hygiene as part of cultural processes   

105

Eseje / Essays 

Nina Čviriková: Rituály vo vzdelávaní: od každodenných zvykov po 
ceremoniálne oslavy    
/ Rituals in education: From daily habits to ceremonial celebrations    

118



4

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Lucia Ditmarová: XXII. Valné zhromaždenie Národopisnej spoločnosti 
Slovenska       
/ XXII. General assembly of the Ethnographic society of Slovakia    

Roman Hajostek: Celoslovenské kolo Študentskej vedeckej a odbornej 
konferencie v odbore etnológia 2024     
/ National round of the 'Student scientific and professional conference' in 
ethnology 2024  

Hana Hlôšková: Stretnutie na Veľkej Javorine 2024 – na dvakrát...       
/ Meeting at Veľká Javorina 2024 – twice over...    

Zuzana Jurčová: Ocenenie pre PhDr. Gabrielu Habáňovú       
/ Award for PhDr. Gabriela Habáňová    

Iveta Štefanovičová: Ethnology without borders 2024 – medzinárodná 
študentská konferencia       
/ Ethnology without borders 2024 – International student conference    

Michal Uhrin: Konferencia The agency of the dead in the lives of 
individuals: Experience and conceptualisation         
/ Conference The agency of the dead in the lives of individuals: Experience 
and conceptualisation      

148

154

157

159

161

165

Správy / News



5

ED
IT

O
RI

ÁL

DOI: 10.31577/EtnoRozpra.2024.31.2.01

Tvorivé napätie – ani priveľa, ani primálo, ako dobre naladená struna. Koncert 
myšlienok v podaní orchestra rôznych myslí. Ak predostiera kontroverziu, neza-
búda dať hlas obom stranám, v historických súvislostiach, z rôznych krajín. Spoje-
nia i rozchody, zošvagrenia, i svokrovské skúšky – odtiene tvorby príbuzenských 
vzťahov prináša vytrvalo, v najvyššej možnej kvalite. Snúbená so skromnosťou, 
a predsa jasným hlasom identifikuje najmä nemerateľné súvislosti (dcéra matema-
tičky) vo všetkom, čo nazývame rituálom: doc. Kornélia Jakubíková, mnohostran-
ná osobnosť slovenskej a  stredoeurópskej etnológie. V  tradícii jej výskumných 
a pedagogických záujmov pokračujeme a v týchto Etnologických rozpravách pri-
nášame súčasné podoby rituálov a ritualizácií.

Dlhodobý záujem etnológie a antropológie o rituálne praktiky a presvedčenia s nimi 
spojené viedol k rozpracovaniu závažných teoretických téz a uskutočneniu mnohých 
empirických výskumov, ktoré natrvalo ovplyvnili vývoj oboch disciplín. Typológie ri-
tuálov sa často delia podľa fáz životného cyklu a  podľa druhu kalendárov. Rituály 
môžu spájať aj oddeľovať, komunikujú smerom dovnútra, ale aj navonok tým, ktorí 
ich hranicou neprešli. Rituály nastoľujú pravidlá interakcie či normy interpretácie aj 
cez symbolickú subverziu či uzavretosť. Nemenej pozoruhodné sú však rituály, ktoré 
sa týkajú každodennosti, recipročného správania, ekonómie, politiky či vzťahu k prí-
rodnému prostrediu. 

Kornélia Jakubíková priviedla na svet mnoho kvalitného výskumu, odborných textov 
vlastných aj vo vedení študentstva; zapájala sa do odborných diskusií nezabudnu-
teľným spôsobom. Zdôrazňovala premenlivosť sociálnych javov a potrebu rozlišovať 

EDITORIÁL

Formovanie štúdia rituálov 
naprieč generáciami:  

trvalý odkaz  
Kornélie Jakubíkovej



6

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

medzi deklarovaným a  žitým správaním. Kritické perspektívy vo výskume rituálov 
a ritualizácie prinášajú aj príspevky v tomto čísle, všetky rezonujúce s jej odbornými 
vkladmi. 

Kornélii Jakubíkovej som vďačná nielen za školenie mojej diplomovej práce, ale najmä 
za kolegiálne vedenie a prenikavé debaty. Spomínam si, ako ma Biba prehovorila uve-
rejniť seminárnu prácu o rozlišovaní sviatočného a každodenného času štúdiu v Et-
nologických rozpravách. V duchu generačného symbolického obdarovania Katarína 
Baračková, moja bývalá diplomantka, nadväzuje na Bibine otázky a pohľady. Teraz už 
ako doktorandka Zuzany Beňuškovej predstavuje kontrast rôznych súčasných foriem 
obyčají: svjato pre nás a zážitky pre turistov v Poloninách. V štúdii sleduje rôzne prí-
ležitosti utvárania skupinovej identity počas kalendárnych obyčají, ako aj v zážitko-
vom turizme v Poloninách. Ukazuje rôzne formy záväzkov v miestnych komunitách 
vo sviatočnom alebo inak významnom „dovolenkovom“ čase.

Smiechovú kultúru žitú najmä počas fašiangov oživuje v kontexte estetickej kategó-
rie komického – v  odborných aj tanečných dimenziách spriaznený – Juraj Hamar. 
Zamýšľa sa nad tým, ako smiech môže byť zabudnutou reprezentáciou rítu a mýtu. 
Očistnú funkciu môže plniť v súčasnosti len za podmienky, že poznáme originál. Kar-
nevalový svet ilustruje šťavnatými ukážkami, ktoré bez cenzúry prezrádzajú priehľad-
nosť cisára v akomkoľvek ritualizovanom priestore.

Tretia štúdia pochádza z pera jej bývalej doktorandky, Margity Jágerovej: prejavy sociál- 
nej stratifikácie v kontexte súčasných fašiangov. Rodové, vekové a etnické aspekty 
fašiangov porovnáva vo svetle archívnych záznamov a vlastných opakovaných výsku-
mov. Autorka v nadväznosti na Jakubíkovej výskum tiež pozoruje, ako dochádza k ro-
dovo vyváženejšiemu zastúpeniu so zapojením výrazne starších aj výrazne mladších 
ročníkov do účasti v obrade, ako aj v muzike. Zároveň dokladá, ako v realizácii jednot-
livých aktivít v rámci fašiangov na Záhorí pretrváva dominancia mužov a chlapcov. 
Ukazuje tiež vybrané príklady etnickej inklúzie Rómov v rámci obchôdzok. 

Sviatočné číslo sa nemôže zaobísť bez príspevku z dielne poľskej etnológie, s ktorou 
mala jubilantka čulé styky po celý život. Anna Drożdż predstavuje ritualizované sprá-
vanie počas krstín a karov v Sliezsku prevažne z poľského etnografického atlasu, ako 
aj vo svetle súčasných zmien. 

Výskumný materiál zo svadieb vo Vlachove prinášajú Michaela Baštáková – k proble- 
matike vývinu a súčasného stavu svadobného chorovodu pod vedením Margity Jáge-
rovej, a Peter Gecelovský – svadobný videozáznam ako pramenný materiál vo výsku-
me hudobno-nástrojových zoskupení v školení Jany Ambrózovej.



7

ED
IT

O
RI

ÁL

Číslo uzatvárajú dve eseje – Marty Botikovej o premenách ženskej hygieny a Niny 
Čvirikovej o rituáloch vo vzdelávaní. Ako reflektuje Botiková v zdravici, jubilantka sa 
venovala aj antropológii tela, zvlášť ženského, ako aj mnohým iným témam presahu-
júcim možnosti jedného čísla.

V neposlednom rade prinášame čitateľom rozhovor s Kornéliou Jakubíkovou, vďaka  
zaň Zuzane Beňuškovej. Reflexiu osobných a odborných medzníkov dopĺňa zdravica 
M. Botikovej,   výberová bibliografia jubilantky a zoznam nepublikovaných diplomo-
vých a bakalárskych prác, ktoré školila. 

V mene celej redakcie Etnologických rozpráv Bibe Jakubíkovej srdečne blahoželáme, 
prajeme pevné zdravie a ešte mnoho tvorivých chvíľ s jej Alma mater. 

Sviatočný čitateľský čas vinšujeme!

Helena Tužinská

Vydanie tohto čísla časopisu bolo podporené projektom VEGA 1/0203/23 Morálne 
hodnotenia národných, etnických a  náboženských skupín v  situácii ohrozenia a  finančnou 
schémou Rady slovenských vedeckých spoločností.



8

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

A creative tension – neither too much nor too little, like a finely tuned string. 
A concert of ideas performed by an orchestra of diverse minds. If controversy 
is presented, both sides are given voice, within historical contexts and across 
countries. Connections and separations, kinship bonds, and trials by family – 
these shades of kin relations are explored with consistent dedication and the 
highest quality. Blended with modesty yet clear in voice, she especially identifies 
the immeasurable connections (as a daughter of a mathematician) in all we call 
ritual: Associate Professor Kornélia Jakubíková, a multifaceted figure in Slovak 
and Central European ethnology. We continue the tradition of her research and 
teaching interests, and in this issue of Etnological Debates, we present contem-
porary study of rituals and ritualisations.

The long-standing focus of ethnology and anthropology on ritual practices and their 
associated beliefs has led to significant theoretical developments and numerous empir-
ical studies that have permanently influenced the trajectory of both disciplines. Ritual 
typologies are often divided according to life-cycle and calendar phases. Rituals can 
both unite and separate; they communicate internally as well as externally to those 
who have not crossed their boundaries. Rituals establish rules of interaction or norms 
of interpretation, sometimes through symbolic subversion or exclusivity. Equally note-
worthy are rituals related to everyday life, reciprocal behaviors, economics, politics, and 
relationships with the environment.

Kornélia Jakubíková contributed a wealth of quality research, authored scholarly texts, 
and mentored students with unforgettable impact. She emphasized the variability of 

EDITORIAL

Shaping ritual studies  
across generations:  

Kornélia Jakubíková’s 
lasting impact 

DOI: 10.31577/EtnoRozpra.2024.31.2.01



9

ED
IT

O
RI

ÁL

social phenomena and the need to distinguish between declared and lived behaviors. 
The critical perspectives on rituals and ritualisation in this issue all resonate with her 
scholarly contributions.

I am deeply grateful to Biba not only for mentoring my thesis but also for her collegial 
guidance and insightful discussions. I recall how Biba persuaded me to publish a sem-
inar paper on distinguishing festive and everyday time in Etnological Debates. In the 
spirit of generational symbolic gifting, Katarína Baračková, my former thesis student 
and now a doctoral student under the supervision of Zuzana Beňušková, builds on the 
questions and insights from Kornélia Jakubíková. Baračková examines the contrast be-
tween contemporary customs – “celebration for us” versus “experience for tourists” in 
the Poloniny region – and explores opportunities for shaping group identity during cal-
endar customs and experiential tourism. She highlights different forms of commitment 
within local communities during festive or otherwise significant holiday times.

Juraj Hamar revitalizes Carnival laughter culture, exploring the aesthetic category  
of the comic within academic and performative contexts. He considers how laughter 
may represent a forgotten dimension of ritual and myth, fulfilling a cathartic role only 
when the original meaning is understood. He illustrates the carnival world with vivid 
examples that reveal the transparency of authority figures in any ritualised space, free 
from censorship.

The third study is by her former doctoral student, Margita Jágerová, examining expres-
sions of social stratification in the context of contemporary Carnival (Fašiangy) cele-
brations. It analyses gender, age, and ethnic aspects of Carnival, using archival records 
and her own research. Following in Jakubíková’s footsteps, Jágerová observes a move 
toward gender-balanced participation, with markedly older and younger individuals in-
volved in ceremonies and music. However, she also notes the continued dominance  
of men and boys in certain Carnival activities in the Záhorie region, including examples 
of Roma inclusion during processions.

A festive issue would be incomplete without a contribution from Polish ethnology, with 
which the honoree had lively interactions throughout her life. Anna Drożdż presents 
ritualised behaviors during christenings and wakes in Silesia, drawing on the Polish eth-
nographic atlas and noting contemporary changes.

Research material on weddings in Vlachovo is presented by Michaela Baštáková, who 
addresses the development and current state of wedding choruses under the super-
vision of Margita Jágerová, and by Peter Gecelovský, who examines wedding video 
recordings as source material in musical instrument research under the mentorship  
of Jana Ambrózová.



10

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

The issue concludes with two essays: Marta Botiková on the evolution of female hy-
giene, and Nina Čviriková on rituals in education. As Botiková reflects in her tribute, 
the honoree also explored the anthropology of the body, particularly the female body, 
along with many other topics that go beyond the scope of a single issue.

Finally, we bring readers an interview with Kornélia Jakubíková, conducted by Zuzana 
Beňušková. This reflection on her personal and professional milestones is complement-
ed by a tribute from Marta Botiková, a selective bibliography of Jakubíková’s work, and 
a list of unpublished theses she supervised.

On behalf of the entire editorial board of Etnological Debates, we extend our heartfelt 
congratulations to Biba Jakubíková, wishing her good health and many more creative 
moments with her Alma Mater.

We hope you enjoy this festive issue!

Helena Tužinská

The publication of this issue of the journal was supported by the project VEGA 1/0203/23 
Moral assessment of national, ethnic and religious groups in situations of threat and the finan-
cial scheme of the Council of Slovak Scientific Societies. 



11

ŠT
ÚD

IE
Ka

ta
rín

a 
Ba

ra
čk

ov
á

Súčasné podoby obyčají: „svjato” pre nás  
a „zážitky” pre turistov v Poloninách

Contemporary versions of customs: "svjato" for us and "adventures" 
for tourists in Poloniny

DOI: 10.31577/EtnoRozpra.2024.31.2.02

Katarína Baračková 

Abstract

Customs are an important part of human life in society. Their different versions often depend on 
many factors that make up a person’s everyday experience of the world, which is also shaped 
by the natural and social environment in which they live. They not only help a person to struc-
ture time into the sacred and the profane, but also provide the opportunity to interact actively 
with the environment and people around them. The topic of the role of customs and holidays in 
human life has been addressed in many scientific publications (e.g. Feglová, 1985; Jakubíková, 
1980; Popelková, 2014). This article deals with the identification of contemporary versions of 
holidays, cultural events and “adventures”, which are presented as opportunities for experien-
tial tourism in the Poloniny region. It examines their similarities and differences in relation to 
the degree of local identification in the ritual or ritualized activities performed. It highlights the 
function of natural environment (e.g. Orlove, 1980; Rappaport, 1979) and prosociality (e.g. Sosis, 
Alcorta, 2005; Uhrin, Bužeková, 2022) in the context of holidays and events. It also focuses on 
the integrative or differential categorization into “we” and “they” (Eriksen, 1995), as well as the 
conditions under which local socialization “selection” for events for “us” and for “the others” is 
realized.

Keywords
customs, holidays, cultural events, experiential tourism, natural environment, Poloniny 

Kľúčové slová
obyčaje, sviatky, kultúrne podujatia, zážitkový turizmus, prírodné prostredie, Poloniny 

Kontakt / Contact
Mgr. Katarína Baračková, Ústav etnológie a sociálnej antropológie SAV, v. v. i., 



12

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
 20

24

Klemensova 19, 813 64 Bratislava, Slovenská republika, e-mail: katarina.barackova@
savba.sk

ORCID            https://orcid.org/0000-0003-1243-9646

Ako citovať / How to cite
Baračková, K. (2024). Súčasné podoby obyčají: „svjato“ pre nás a „zážitky“ pre turistov 
v Poloninách. Etnologické rozpravy, 31(2), 11-28. https://doi.org/10.31577/EtnoRoz-
pra.2024.31.2.02

Úvod

Sviatky, festivaly a  kultúrne podujatia sú príležitosti, ktoré sú neodmysliteľnou sú-
časťou ľudského prežívania a skúsenosti vo svete po dlhé stáročia. V priebehu času 
a  na rôznych miestach vo svete mali variabilné podoby a  zohrávali významnú rolu 
v spoločenstvách na celom svete. Ľudia sa pri nich stretávali, oslavovali, spájali sa, ale 
taktiež boli aj výrazom štruktúry, pravidiel, morálky a „poriadku“ danej spoločnosti. 
Tieto pravidlá im pomáhali potvrdzovať rôzne rituály, úkony, praktiky a symboly, pro-
stredníctvom ktorých nadobúdali spoločenský význam. 

Cieľom tejto štúdie je priblížiť obyčaje a ich funkciu v súčasnom prostredí vybraných 
obcí v regióne Poloniny. Zaoberá sa identifikáciou súčasných podôb sviatkov, kultúr-
nych podujatí a „zážitkov“, ktoré sú prezentované ako príležitosti na zážitkový turiz-
mus. Štúdia sa zaoberá súvislosťami medzi slávením sviatkov a navštevovanými zážit-
kami medzi ľuďmi z lokálnej komunity a širšej verejnosti. Snaží sa poskytnúť ucelenejší 
obraz o tom, aké je to byť v „my“ komunite v Poloninách a aké rôzne druhy „my“ je 
možné v tomto prostredí dosiahnuť. Odpovedá na otázku, prečo môže byť sviatok so-
ciálne „nákladnejší“ než kultúrne podujatie a zážitkový pobyt z pohľadu teórie náklad-
nej signalizácie (napr. Zahavi, Zahavi, 1997) a ako nákladnosť signálu súvisí s lokálnou 
identifikáciou v zmysle identity a pocitu „my“. Štúdia preto približuje aj motivácie jed-
notlivých aktívnych aktérov pre organizáciu takýchto typov podujatí. Podobu sviat-
kov a slávností ovplyvňuje nielen sociálne, ale aj prírodné prostredie, v ktorom ľudia 
žijú. Táto štúdia sa preto zaoberá súvislosťami medzi slávením sviatkov a kultúrnymi 
podujatiami, či „zážitkami“ a  prírodným prostredím v  okolí vybraných obcí Uličskej 
doliny v regióne Poloniny.

O formách rituálov, ich funkciách a priebehu napísalo viacero antropológov niekoľko 
významných prác (napr. Gennep, 2018; Turner, 1967). Hlavné teoretické východiská 
k tejto štúdii poskytujú koncepcie z oblasti kultúrnej antropológie, upriamujúce po-
zornosť na súvislosť medzi slávením sviatkov a  prírodným a  sociálnym prostredím, 
v ktorom človek žije. Zameriava sa na také teórie, ktoré vysvetľujú adaptívnu hodnotu 
rituálu v zmysle medziľudských interakcií a spoločného vykonávania určitých úkonov 
reflektujúcich podmienky prírodného a sociálneho prostredia. Významná je pre túto 
prácu aj teória nákladnej signalizácie, ktorá podľa teórie evolučnej antropológie hovo-
rí o prispôsobení sa jedinca na širšie prostredie, v ktorom žije vrátane jeho sociálnych 

https://orcid.org/0000-0003-1243-9646
https://orcid.org/0000-0001-5502-2723
https://doi.org/10.31577/EtnoRozpra.2021.28.2.01


13

ŠT
ÚD

IE
Ka

ta
rín

a 
Ba

ra
čk

ov
á

väzieb, a  to aj prostredníctvom praktizovania rituálnych úkonov (napr. Sosis, Alcorta, 
2005; Uhrin, Bužeková, 2022).

Primárne vychádzam z teórie nórskeho antropológa Thomasa Hyllanda Eriksena (2015), 
ktorý hovorí o teórii skupinovej identifikácie. Prostredníctvom nej skúmam súvislosti me-
dzi tým, čo všetko musí spĺňať rituál počas sviatku, aby bol platný v zmysle skupiny „my“ 
a aká miera zainteresovanosti a angažovanosti je na to potrebná. Na definovanie skupi-
novej identity je potrebné vymedziť, čo to znamená byť členom skupiny a aké kritériá je 
potrebné splniť, aby sa ľudia identifikovali v podobe „my“. Členov skupiny však častokrát 
definujú jej nečlenovia, teda „tí druhí“. Zameriavam sa na rozdiely a podobnosti vzhľa-
dom na účinnosti rituálnych aktivít v rámci skupiny, ktorá sa identifikuje prostredníctvom 
teórie skupinovej identity, čiže na základe začleňovania do „my“ a „oni“. Približujem aj 
význam a úlohu obyčají v živote človeka, ktoré sú definované na základe prác viacerých 
slovenských, ale aj zahraničných etnológov a antropológov.

Charakteristika výskumného prostredia a metodológia výskumu

Výskumným prostredím boli obce Stakčín, Runina, Topoľa, Ulič a Nová Sedlica, ktoré sú 
v regióne Poloniny. Vymenované obce patria do Uličskej doliny a obklopuje ich Národný 
park Poloniny, rozliehajúci sa na východnom Slovensku, ktorý siaha až na hranicu s Poľ-
skom a Ukrajinou. Obec Nová Sedlica je zároveň najvýchodnejšou obcou na území Slo-
venska, kde sa nachádza aj vrch Kremenec, známy svojím umiestnením v trojcípe medzi 
Slovenskom, Poľskom a Ukrajinou. 

Obce v Poloninách sa vyznačujú nižším počtom obyvateľstva. Na základe Sčítania oby-
vateľov domov a bytov v roku 2021 obec s najväčším počtom obyvateľov z týchto obcí je 
Stakčín, v ktorom má 2393 ľudí trvalý pobyt. Najmenší počet obyvateľov má obec Runi-
na, v ktorej býva 77 ľudí. Ďalšie obce majú takýto počet obyvateľov – Ulič 825, Nová Sed-
lica 251, Topoľa 159 (Štatistický úrad SR, 2021a). Z hľadiska konfesie sú ľudia v týchto 
obciach prevažne gréckokatolíckeho a pravoslávneho náboženského vyznania. V rámci 
obcí, kde väčšina obyvateľov deklarovala svoju konfesiu ako gréckokatolícku, patrí Topoľa 
s 81,76 %. Prevažne pravoslávne náboženské vyznanie deklarovali ľudia v obciach Runi-
na: 81, 82 %; Nová Sedlica 75,7 %; Stakčín 60,59 % a Ulič 40,97 % (Štatistický úrad SR, 
2021b). V týchto obciach sa obyvatelia hlásia k rusínskej národnosti v nasledovných per-
centách – Runina 62,34 %; Topoľa 34,59 %; Nová Sedlica 20,67 %; Ulič 19,52 % a Stakčín 
15,25 % (Štatistický úrad SR, 2021c).

Prírodné prostredie je v  tejto lokalite bohaté na rôznorodú škálu prírodných úka-
zov a vzácnych území, ktoré sú predmetom ochrany. Poloniny sú súčasťou komplexov 
s názvom Medzinárodná biosférická rezervácia Východné Karpaty. Tvoria ju pôvodné bu-
kové lesy a  východokarpatské horské lúky, ktoré obývajú pôvodné endemity rastlín 
a  živočíchov. Významnou prírodnou pamiatkou na tomto území, ktorá je zapísaná do 
Svetového prírodného dedičstva UNESCO, sú Karpatské bukové pralesy. Vznikli v dôsledku 
nepôsobenia činnosti človeka v  tejto oblasti, pretože sa nachádzajú na území s  ťažko 
prístupným terénom. V národnej prírodnej rezervácií Havešová niektoré buky dosahujú 
výšku kmeňa až 58 m, čím patria medzi najvyššie namerané buky na svete. V  týchto 
pralesoch prebiehajú neustále významné biologické a  ekologické procesy a na základe 
zachovaných ekosystémov tu možno nájsť aj mnohé vzácne druhy rastlín, živočíchov 



14

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
 20

24

a húb. V Poloninách vznikol v roku 2010 Park tmavej oblohy, pretože sú tam podmienky 
pre prirodzene tmavú oblohu spôsobené skutočnosťou, že na tomto území je malá 
hustota osídlenia a  nižšia návštevnosť tohto národného parku oproti ostatným na 
Slovensku. Z hľadiska kultúrneho prostredia sa na území Polonín nachádza aj množstvo 
kultúrnych pamiatok, ktoré sú vyhlásené za Národné kultúrne pamiatky. Patria medzi ne 
rusínske gréckokatolícke a pravoslávne drevené kostoly, pochádzajúce prevažne zo 17. 
až 18. storočia, nazývané aj cerkvi. Prírodné prostredie a kultúrne pamiatky v Poloninách 
vzbudzujú záujem turistov a návštevníkov, ktorí sa pokúšajú uvidieť tieto výnimočné úkazy 
a miesta, čo prispieva k atraktivite a potenciálu pre rozvoj cestovného ruchu tejto lokality. 

Štúdia prezentuje výsledky kontinuálnych etnografických výskumov realizovaných v tom-
to prostredí od roku 2021 do roku 2024. Počas realizácie terénneho výskumu som pou-
žívala metódy etnografického pološtruktúrovaného a neštruktúrovaného interview a zú-
častneného pozorovania. Zúčastnené pozorovanie mi pomohlo sledovať interakcie ľudí 
medzi sebou počas slávenia sviatku Veľkej noci a na vybraných kultúrnych podujatiach 
a festivaloch lokálneho a regionálneho charakteru, ktoré patria pod kategóriu tzv. „zážit-
kového“ turizmu. Medzi tieto podujatia patrili Objavte Poloniny a Ozveny Vlčích hôr, ale aj 
podujatia menšieho charakteru z hľadiska účasti, ako napríklad varenie guľášu pri význam-
ných príležitostiach, ktoré organizovalo niekoľko jednotlivcov pre lokálne spoločenstvo. 

Rozhovory s respondentmi som vykonávala pred a následne po podujatiach. Dĺžka roz-
hovorov bola priemerne od jednej do dvoch hodín. Výskumná vzorka respondentov po-
zostávala z niekoľkých desiatok ľudí (počas zúčastnených pozorovaní ich bola viac ako 
stovka) v rôznych vekových kategóriách od osemnásť do osemdesiatsedem rokov. Res-
pondentov rozdeľujem do troch skupín: aktívni organizátori podujatí (O), lokálni obyvate-
lia (L) a turisti (T). Neznamená to, že by tieto skupiny boli výhradne zadefinované z hľadis-
ka ich lokálnej identity, zainteresovanosti a funkcie na týchto podujatiach. Zameriavala 
som sa na ich mieru účasti, zapájania a participácie na príprave danej slávnostnej udalosti 
či príležitosti. Pre identifikovanie ľudí, ktorí v  rozhovoroch deklarovali svoj pôvod ako 
rusínsky, budem používať skratku R, čo znamená Rusín/Rusínka. Jazyk respondentov bol 
prevažne slovenský, aj napriek tomu, že niektorí respondenti sa identifikovali ako Rusíni 
a poznali rusínsky jazyk, pri rozhovoroch s ľuďmi, ktorí rusínsky jazyk nepoznali, sa roz-
právali automaticky po slovensky. Rusínsky jazyk ovládali prevažne lokálni obyvatelia. 

Etnografický výskum som zrealizovala v súlade s Etickým kódexom Národopisnej spoločnosti 
Slovenska (Národopisná spoločnosť Slovenska, 2017), obsahujúcim etické pravidlá a zása-
dy pri realizovaní etnografického výskumu. Osoby, ktoré sa zúčastnili na výskume, sú ano-
nymizované a ich výroky sú kódované špeciálnymi značkami, vyjadrujúcimi vek, pohlavie 
a kategorizáciu podľa ich identifikácie: aktívni organizátori podujatí (O), lokálni obyvatelia 
(L) a turisti (T). Obmedzenia výskumu vyplývali zo skutočnosti, že určité podujatia, ako 
napríklad festival Objavte Poloniny či gréckokatolícka svätá liturgia pri príležitosti sviatku 
Veľkej noci, sa realizovali v rovnakých časoch na rôznych miestach, čo znamenalo, že som 
si miesto výskumu vyberala na základe aktuálnych možností a príležitostí.

Úloha obyčají v živote človeka

Obyčaje sú nevyhnutnou podmienkou fungovania spoločností. Súvisia so zmenami 
životných a kalendárnych cyklov a ovplyvňujú každodennú skúsenosť v živote človeka. 



15

ŠT
ÚD

IE
Ka

ta
rín

a 
Ba

ra
čk

ov
á

Sú špecifické nielen svojou rôznorodosťou naprieč kultúrami na celom svete, ale aj 
tým, že aj napriek ich rôznym formám sa ukazujú určité spoločné prvky, ktoré majú 
podobné črty pre takmer všetky jednotlivé kultúrne spoločenstvá. Podoby obyčají môžu 
ovplyvňovať mnohé faktory, ktoré sú so životom človeka nevyhnutne späté, ako napríklad 
sociokultúrne a prírodné prostredie. 

Kornélia Jakubíková definuje obyčaj ako určitý spôsob správania a konania ľudí v spolo-
čenstve. Je všeobecne prijatý, rozšírený a ustálený. Uplatňuje sa v situáciách každoden-
ného života, ale najmä pri významných momentoch v živote človeka alebo spoločnosti. 
V  terminologickom zmysle niektorí autori chápu pojem obyčaj ako synonymum k  ter-
mínu zvyk. Obyčaje majú taktiež rôzne funkcie v spoločnostiach na celom svete. Medzi 
signifikantné patrí socionormatívna funkcia, deliaca sa na sociointegračnú a sociodiferen-
ciačnú funkciu, ktoré určujú, čo presne majú ľudia robiť, aby mohli fungovať v spoločnos-
ti. Sociointegračná hovorí o tom, ako sa treba správať a konať, aby človek mohol patriť do 
spoločnosti a sociodiferenciačná nastavuje hranice toho, čo to znamená byť v tom kon-
krétnom spoločenstve a ako sa treba správať, aby určití jednotlivci mohli byť ešte súčas-
ťou danej skupiny. Významná je aj psychohygienická funkcia, na základe ktorej ľudia vedia, 
ako sa majú správať v jednotlivých situáciách, aby ich správanie akceptovali aj iní členovia 
skupiny. Obyčaje môžu mať rôznu podobu vzhľadom na príležitosť, okolnosti, prostredie 
a spoločenstvo, v ktorom sa vykonávajú. Môžeme ich deliť na obyčaje životného cyklu 
(alebo aj rodinné obyčaje), ktoré sú spojené s prelomovými momentmi v živote člove-
ka, kalendárne obyčaje a pracovné či spoločenské obyčaje (Jakubíková, 1980: 612-621). 
Kalendárne obyčaje sa vyznačujú ich praktikovaním v rámci kalendárneho roka, a to na 
základe konkrétnych opakujúcich sa termínov, nazývajú sa tiež aj výročné obyčaje a plnia 
významnú úlohu v živote rôznych ľudských spoločenstiev (Feglová, 2000: 190-214).

S termínom obyčaj súvisí aj pojem sviatok. Pre ľudí sviatok predstavuje významný deň 
alebo dni v roku, ktoré sa cyklicky opakujú v rámci určitého obdobia a počas neho ľu-
dia vykonávajú špecifické úkony, ktoré majú pre ich účastníkov a vykonávateľov urči-
tý symbolický charakter. Tieto úkony sú častokrát formálne predpísané spoločnosťou, 
v ktorej sa človek nachádza a zároveň aj odrážajú normy celej komunity, v ktorej sviatok 
ľudia slávia (Popelková, 2014: 8). Sviatky sa spájajú s obdobím v živote človeka, ktorý má 
charakter nekaždodennosti a významnosti. Ľudia počas týchto dní rozlišujú svoj čas na 
sviatočný, pričom ho dokážu nejakým spôsobom oddeliť od toho každodenného práve 
na základe praktizovania určitých špecifických úkonov alebo rituálov, vzťahujúcich sa 
k danému sviatku (Etzioni, 2004: 6-7). Sviatočný čas je protikladom k  bežnému času, 
ktorý ho vymedzuje a zároveň sú s ním spojené jedinečné a špecifické praktiky. Katarí-
na Popelková popisuje skutočnosť, že toto symbolické štruktúrovanie času je spoločné 
pre všetkých ľudí, čím vysvetľuje, že sviatok zohráva neodmysliteľne dôležitú funkciu 
v živote každého človeka na celom svete. Možno teda povedať, že sviatkovanie patrí me-
dzi činnosti človeka, ktoré mu pomáhajú štruktúrovať čas, v ktorom sa lepšie orientuje, 
a zároveň prostredníctvom ktorých môže vymedziť svoju každodennú aktivitu v rámci 
sviatočnej aktivity (Popelková, 2014: 5).

Existujú však rôzne formy a variácie sviatkov či samotného spôsobu ich slávenia. Varia-
bilnosť sviatkov môže súvisieť s mnohými faktormi ovplyvňujúcimi život človeka, ako na-
príklad aj prostredie, v ktorom sa človek nachádza. A preto skúmaním určitých sviatkov 
možno pochopiť aj jednotlivé súvislosti týkajúce sa jeho každodenného života a prostred-



16

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
 20

24

níctvom neho poznávať aj celú komunitu tvoriacu určitý spoločný celok žijúci v konkrét-
nom prostredí (Popelková, 2014: 10). Spôsoby, akým jednotliví ľudia sviatkujú, sa môžu 
vzťahovať k ich systému sociálnych vzťahov či môžu byť výsledkom aj interakcie s prírod-
ným prostredím, ktorým sú obklopení. Tieto faktory môžu určovať nielen samotný priebeh 
určitého sviatku, ale sa môžu vzťahovať aj na úkony, s ktorými sú tieto dni spojené. 

Kto patrí do „my“ v Poloninách?

Keďže sviatky, festivaly a kultúrne podujatia sú založené na kolektívnom prežívaní, osla-
vovaní a pripomínaní si významných momentov v spoločnosti, je potrebné opísať skupinu 
ľudí, ktorí túto komunitu tvoria a ozrejmiť aj to, s kým a s čím sa identifikujú. Sociálne pro-
stredie v skúmanej lokalite Poloniny tvorí značná časť miestnych obyvateľov identifiku-
júcich sa s rusínskou etnickou skupinou. Samých seba označujú za Rusínov alebo Rusná-
kov, pričom pri výskume opisovali aj rôzne charakteristiky a špecifiká Rusínov, ktoré ich 
odlišujú od ostatných, čiže tých, ktorí Rusínmi nie sú, alebo sa tak aspoň neidentifikujú. 

Thomas H. Eriksen opisuje skutočnosť, že ľudia si uvedomujú identitu „my“ prostred-
níctvom niekoho druhého, kto pomôže poukázať na hranice, ktoré sú medzi nimi a tými 
druhými. Keď je skupina kultúrne homogénna a má nízku fluktuáciu členov prichádzajú-
cich „zvonka“, pocit kultúrnej identity tejto skupiny nemusí byť deklarovaný až do takej 
miery, ako keď sa konfrontujú s „inými“. To znamená vtedy, keď vo väčšej miere začnú 
prichádzať do styku s ľuďmi s inou etnickou identitou, ako majú oni sami (Eriksen, 2007: 
148). Podľa Jána Botíka to, čo odlišuje Rusínov od majoritného obyvateľstva, je rusínsky 
jazyk, konfesia a z historického hľadiska aj samotný pôvod. Na území Polonín, konkrét-
ne v Uličskej doline, sú Rusíni označovaní aj ako Bojkovia, alebo novšie Pujďáci (od slova 
„pujdu“) a  ich jazyk sa kultúrne spája so skupinou Bojkov v Zakarpatsku (Botík, 2007: 
113-116). Rusíni boli súčasťou mnohých štátnych útvarov a podľa niektorých autorov 
boli zároveň ako etnická menšina istým spôsobom marginalizovaní vzhľadom k majorit-
nému obyvateľstvu. 

Uvedomovanie si vlastnej skupinovej identity môže ľuďom pomáhať nielen pri ich aktívnej 
socializácií, ale môže byť aj súčasťou stratégie prežitia jednotlivcov v určitom prostredí. 
To, že sa ľudia identifikujú na základe rovnakej kolektívnej identity, im môže pomáhať 
aj pri kooperácií v ťažších sociálnych a prírodných podmienkach, v ktorých v minulosti 
a  súčasnosti boli na seba častokrát odkázaní. Benjamin S. Orlove tvrdí, že jednotlivé 
spoločenstvá je preto potrebné skúmať komplexne, na základe vzťahov medzi populačnou 
dynamikou, sociálnou organizáciou, kultúrou ľudskej populácie a  prostredia, v  ktorom 
ľudia žijú (Orlove, 1980: 235). Súvislosť medzi sociálnym prostredím so zameraním na 
identifikáciu s rusínskou etnickou skupinou a prírodným prostredím opisoval aj respondent 
v nasledujúcom výroku: 

Rusnáci sú odmalička zvyknutí robiť ťažko a robiť veľa, robota im nie je cudzia, lebo 
či už to bola práca na poli, alebo okolo domu, alebo v lese nejaká ťažba dreva, život 
na dedine ľudí naučí, tu si všetko museli zaobstarať sami, čo si nezaobstarali, tak to 
nemali, čiže si myslím, že sú to veľmi pracovití ľudia a takí dobrosrdeční, aj to pramení 
z toho nejakého života na dedine, že dnes ja pomôžem tebe, zajtra ty mne. Ja ti prídem 
poorať, ty mi prídeš pomôcť posadiť, čiže ako ochotní ľudia. (M1, 1990, L, R)



17

ŠT
ÚD

IE
Ka

ta
rín

a 
Ba

ra
čk

ov
á

Ľudia, ktorí sa identifikujú ako Rusíni, sa nachádzajú aj v iných častiach Slovenska, okrem 
okresu Snina, najmä v okresoch Humenné, Svidník, Medzilaborce, Prešov, Bardejov, Sta-
rá Ľubovňa či Stropkov. Podľa niektorých respondentov sa vzájomne  mnohí združujú, 
spolupracujú a pomáhajú si medzi sebou aj na základe toho, že sú Rusíni. Zároveň podľa 
nich nezáleží až tak na tom, z ktorej skupiny Rusínov pochádzajú, ak sú Rusíni, tak ich 
ostatní Rusíni považujú za ich členov. Prispieva k tomu poznanie iných členov – Rusínov, 
čo ovplyvňuje aj ich budovanie vzájomných vzťahov a budúcu kooperáciu. 

Tak by som povedal, že keď sme Rusíni, tak automaticky stúpneme o level vyššie 
medzi ľuďmi. Hej, kebyže som Slovák, okej, že pomôžeme si takto... a že my sme 
Rusíni stadiaľ a stadiaľ a poznáte toho a toho? Tamtých, tamtých? A už sme akože 
o level vyššie, myslím, v takom vzťahu, že už to puto je troška silnejšie, aj keď sme 
cudzí medzi sebou. (M2, 1990, T, R)

Treba však zdôrazniť, že rusínska etnická príslušnosť nie je to jediné, čo ľudí v regióne Poloniny 
spája a podnecuje ich k spolupráci aj napriek tomu, že je to jeden z významných faktorov. 
Medzi miestnymi obyvateľmi v Poloninách fungujú aj nepísané pravidlá spoločnosti, ktoré 
členovia poznajú a snažia sa ich dodržiavať, aby neboli z komunity vylúčení.

Panuje medzi nimi obrovská spolupatričnosť, že ako si navzájom pomáhajú, každý 
každého pozná, že vedia, že tu sú na konci doliny a že keď si navzájom nepomôžu, 
že by tu asi človek, ktorý nekooperuje s nimi... aspoň mne sa to tak zvonku zdalo, 
že človek, ktorý nekooperuje s nimi, že by nevedel tu akoby prežiť a že to sa mi na 
nich veľmi páčilo. (Ž1, 1969, T)

V regióne Poloniny sa nachádzajú aj obyvatelia, ktorí sa neidentifikujú na základe rusín-
skej etnickej príslušnosti, aj napriek tomu sú však ostatnými ľuďmi považovaní za čle-
nov ich spoločnosti. Znalosť a dodržiavanie sociálnych pravidiel spoločnosti zväčša za-
ručuje členstvo v nej. Etnická príslušnosť a identita sú pre členstvo dôležité, ale niekedy 
nestačia, pretože človek musí dodržiavať aj očakávané normy danej komunity. Tieto 
pravidlá však musí dodržiavať dlhodobo, aby ho ostatní členovia spoločnosti považovali 
za dôveryhodného. 

Thomas H. Eriksen píše, že faktory a kritériá, na základe ktorých sa ľudia identifikujú, 
môžu byť rôzne. „To, čo je potrebné na vytvorenie „my“, či už veľkého alebo malého, zá-
visí od okolností. Niekedy stačí ísť spoločne autobusom, aby sme sa cítili ako „my“, ale 
inokedy môže byť potrebné deliť sa o jazyk, fyzický vzhľad, náboženstvo a miesto pôvo-
du. Každá zložitá spoločnosť ponúka takmer nekonečné množstvo možných kritérií pre 
vymedzenie subjektívnych spoločenstiev, pre ktoré možno zmysluplne používať pojem 
„my““ (Eriksen, 2015: 8). Identita môže byť fluidná kategória, na ktorú sa môžeme poze-
rať z viacerých úrovní a zároveň sa môže meniť v čase a priestore. Záleží však na percep-
cii jednotlivcov, z akej perspektívy ju reflektujú. Identitu ľudí môžeme charakterizovať 
z perspektívy vnútornej – interná identita, ktorá poukazuje na subjektívne hodnotenie 
príslušnosti jednotlivca vzhľadom na spoločnosť (príslušnosť závisí na mojom hodnotení/
za čo sa považujem a s čím sa identifikujem) a vonkajšej – externá identita (príslušnosť 
závisí na hodnotení druhých/za čo ma považujú druhí a s čím ma identifikujú). Tieto dve 
perspektívy sa môžu, ale aj nemusia vždy prelínať. 



18

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
 20

24

Rozličné reflektovanie kategorizácie „my“ sa vo výskume preukazovalo aj na základe 
konkrétnej lokalizácie pôvodu daného človeka. Dôležitým faktorom toho, aby nejaké-
ho človeka ostatní ľudia v Poloninách považovali za miestneho, je nielen faktor etnickej 
príslušnosti, ale aj jeho bydliska a pôvodu, odkiaľ ten človek pochádza a s čím sa sám 
identifikuje. Podstatným faktorom je aj to, či v danej lokalite bývala niekoľko generácií 
jeho rodina, ktorej členovia sa zapájali do miestnych spoločenských aktivít. Jednotlivca 
respondenti označili ako „nášho“ v prípade, že býval alebo pochádzal z obce, v ktorej oni 
sami žili. Niektorí túto kategorizáciu vnímali v rámci perspektívy širšieho okolia sused-
ných dedín alebo celého regiónu. Reflexia „šírky“ tejto perspektívy bola rôzna a závisela 
od toho, aká „hlboká“ je lokálna identifikácia samotného respondenta. Pri výskume som 
sa v tejto súvislosti stretla s analógiou koreňov stromov. Ak sú „korene“ človeka vrastené 
do zeme, nemá až takú potrebu identifikácie so širokým prostredím, lebo jeho „korene“ 
siahajú hlboko na jedno miesto.

Rastie strom a má vlastné korene, že nikto ho nepresadil, nikto ho nezasadil, tu aj 
miestni, oni to majú ako za trest, že takí tí ľudia, čo tu žili celý život, oni nejdú preč 
stade, že im je tu zle, oni proste nepotrebujú ísť preč, že sa boja možno električiek 
a takých vecí, že nepotrebujú proste zarábať, že nejaké... alebo galériu vidieť, ale-
bo kaviareň zažiť, oni tu sú furt, oni tu majú korene a tu dožijú a padnú a to je ten 
dar toho života. (M3, 1979, L, T)

Podľa jedného z respondentov, ktorý sa lokálne identifikoval s jednou konkrétnou obcou, 
keď niekto pochádza napríklad zo Sniny, ale prisťahuje sa do Runiny, tak nie je považovaný 
za „nášho“, lebo nie je lokálny, iba regionálny. Podľa neho, kto tam býva dlhodobejšie 
(v rámci niekoľkých generácií tam bývala jeho rodina), je považovaný za miestneho. Kto 
sa tam prisťahoval relatívne nedávno, je prišelec, lebo ako to už z názvu vyplýva, odniekiaľ 
do tejto lokality prišiel, čo značí, že ho predtým za člena miestni nepovažovali. Nemusí 
to však nevyhnutne znamenať, že je z danej spoločnosti vylúčený, znamená to, že môže 
dlhšie obdobie trvať alebo musí vynaložiť extra energiu v podobe času či peňazí, kým 
ho lokálni obyvatelia prijmú do spoločnosti na základe určitých písaných aj nepísaných 
pravidiel. 

Príležitosti, pri ktorých sa môže výrazne prejavovať spoločná skupinová identifikácia, sú 
spoločenské podujatia v podobe osláv, sviatkov, festivalov či iných kultúrnych podujatí 
organizovaných vo väčšom rozsahu. Ich úlohou je utužovať a stmeľovať komunitu a zá-
roveň pozvaným dávajú potvrdenie, že sú medzi nimi vítaní a  jednoducho povedané, 
že medzi nich patria. Podujatia v Poloninách, ktoré sú určené predovšetkým pre „my“ 
komunitu, sú rodinné oslavy, na ktoré sa pozývajú najbližší ľudia a príbuzní. Keď miestni 
organizujú rodinné oslavy, tie majú prednosť pred podujatiami a  akciami pre turistov, 
ktoré niekedy miestni kvôli rodinným oslavám aj zrušia. Pre komunitu ľudí z obce domáci 
organizujú v rámci roka rôzne obecné a miestne podujatia, na ktoré príde iba niekoľko 
miestnych ľudí. Pri týchto príležitostiach sa vždy dohodnú, že niekto navarí guľáš. Môžu 
na ne prísť domáci aj „cudzí“, avšak tieto podujatia nemusia byť až tak verejne známe. 
Patria medzi ne, napríklad, aj malé lokálne športové podujatia či stretnutia vysídlencov 
z okolia vodárenskej nádrže Starina. 

Účasť na lokálnych podujatiach závisí aj od počtu obyvateľov v  obci, a  zároveň aj od 
toho, ako je daná obec členitá. Ak sa, napríklad, obecný úrad v Ruskom Potoku nachádza 



19

ŠT
ÚD

IE
Ka

ta
rín

a 
Ba

ra
čk

ov
á

v hornej časti obce, kde žije veľa obyvateľov, prevažne v dôchodkovom veku, obyvatelia 
z dolnej časti obce sa na tomto podujatí zväčša nezúčastnia. V obci Ulič sa takéto podu-
jatia organizujú častejšie, lebo má viac obyvateľov oproti iným obciam v Uličskej doline. 
Každoročne sa tu organizuje aj Festival rusínskej kultúry v Uliči – Ozveny Vlčích hôr, ktorý 
sa organizuje už od 60. rokov 20. storočia (viac na: Festival rusínskej kultúry, b. d.).

Reflexie miestnych na takéto podujatia opísali slovami  „má to inú úroveň“, „je to lepšie, 
pretože príde viac ľudí“. Podľa nich, keď niekde žije málo ľudí, tak tam príde veľmi málo 
ľudí a je to zbytočné vôbec organizovať. Jeden zo zásadných faktorov, ktorý vplýva na 
to, či sa dané podujatie „vydarí“, je aj dobrý hlavný organizátor, ktorý by podľa respon-
dentov mal byť „prirodzenou autoritou“, teda taký, ktorý vie stmeliť spoločnosť. V Ulič-
skej doline sa organizujú takéto podujatia najmä v obciach, ako je Nová Sedlica, Runina, 
Ulič, Osadné, Topoľa. Sviatky sú taktiež významným ukazovateľom kategórie „my“, lebo 
na základe praktizovania rituálov a používania symbolov môžu ľudia efektívnejšie me-
dzi sebou spolupracovať, a zároveň prostredníctvom nich aj preukazujú členstvo v da-
nom spoločenstve.

Rituál a symbol počas sviatku Veľkej noci: Christos voskrese! 
Voistinu voskrese!

Sviatky sú príležitosti v rámci roka, ktorými si ľudia v spoločnosti pripomínajú nejaké pre 
nich významné okamihy. Sviatkami nazývame aj kalendárne obyčaje, ktorých súčasné 
podoby formovali rituálne praktiky a symbolické úkony súvisiace s agrárnou kultúrou. 
Na Slovensku bola agrárna kultúra dominantná najmä do približne polovice 20. storočia, 
pretože majoritná väčšina obyvateľstva sa živila poľnohospodárstvom. Na hornom 
Zemplíne, v dnešnom regióne Poloniny, sa ľudia intenzívne venovali poľnohospodárstvu 
ešte aj koncom 20. storočia (Podolák, 1980: 26). Ľudia boli nevyhnutne spojení s okolitou 
prírodou a  pôdou, ktorá im zabezpečovala každodennú obživu. Agrárna kultúra 
ovplyvňovala aj slávenie sviatkov a  rôzne spoločenské podujatia a  udalosti. Jednou 
z významných kalendárnych obyčají je svjato1 Veľká noc. Veľkonočné sviatky sa v oblasti 
Polonín spájali, najmä v minulosti, so začatím poľnohospodárskych prác, ako bola prvá 
orba, sejba a  vyháňanie dobytka na pašu. Z  toho dôvodu sa ľudia snažili symbolicky 
pôsobiť na priebeh hospodárskeho života. Prírodné zdroje a suroviny boli vzácne, lebo 
boli  ťažšie dostupné, a  preto množstvo rituálnych praktík a  symbolických úkonov sa 
zameriavalo na ich dostatok, hojnosť a prosperitu počas celého kalendárneho roka. 

Počas veľkonočných sviatkov sa ľudia zúčastňujú na rôznych náboženských rituáloch, 
ktoré podľa mnohých autorov zabezpečujú udržanie „poriadku“ v spoločnosti, ale zároveň 
prostredníctvom nich ľudia preukazujú a potvrdzujú ich členstvo v danej skupine. Podľa 
teórie nákladnej signalizácie sú rituály spoľahlivé signály, ktoré je ťažké predstierať práve 
z dôvodu ich nákladnosti. Tieto signály potvrdzujú nákladné členstvo jednotlivca v skupi-
ne, lebo na základe ich vykonávania musia ľudia do nich investovať svoj čas, energiu, ma-

1	 V rusínskom jazyku sa slovo sviatok prekladá termínom svjato (foneticky sa vyslovuje s,ato / sjato).



20

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
 20

24

teriálne zdroje či fyzickú ujmu (v prípade extrémnych rituálov). K ich účinnosti prispieva 
aj skutočnosť, že sú často založené na čestných signáloch prejavujúcich dôveryhodnosť 
jednotlivca, ktorý je členom nejakej spoločnosti zdieľajúcej určité presvedčenia (Sosis, 
Alcorta 2005: 329-330). Prívrženci, ktorí však neprejavujú tieto čestné signály, riskujú 
nedôveru členov skupiny. Pomocou nich si ľudia odovzdávajú významné informácie, kto-
ré hovoria o stave a zámere toho, kto ich praktikuje. Na základe tejto teórie ľudia, ktorí 
sa pravidelne zúčastňujú na náboženských rituáloch, napríklad aj počas sviatkov Veľkej 
noci, môžu byť pre ostatných členov v skupine dôveryhodnejší. Pravidelná a opakovaná 
aktívna účasť na týchto rituáloch je významným predpokladom pre to, aby jednotlivec 
pomocou týchto jemných signálov (z angl. subtle signals) prejavoval svoj dlhodobý záujem 
o členstvo v danej spoločnosti. Tieto signály sú vysokofrekvenčné, ale nízkonákladové, 
pretože jednotliví ľudia do nich nemusia vložiť nákladné finančné alebo fyzické investície 
vo forme extrémnych rituálov (Uhrin, Bužeková, 2022: 223-224). 

Na súčasnú podobu kalendárnych obyčají mal vplyv aj rozmach kresťanstva v stredoveku 
na území Slovenska, čo znamenalo stabilizáciu ich datovania k cirkevnému kalendáru. 
Veľkú noc ľudia v regióne Poloniny slávia v dvoch termínoch. Záleží podľa toho, ku akej 
konfesii sa hlásia. Ak patria ku gréckokatolíkom, ich termíny sviatkov sa riadia gregori-
ánskym kalendárom, podobne ako u rímskokatolíkov. V prípade, že sú pravoslávni, riadia 
sa juliánskym kalendárom, ktorý je oproti gregoriánskemu posunutý o 13 dní neskôr. Pri 
zúčastnenom pozorovaní som sa zamerala najmä na slávenie sviatku Veľkej noci u gréc-
kokatolíkov. Od Zeleného štvrtku do Veľkonočnej nedele držia gréckokatolíci pôst, počas 
ktorého by nemali jesť mäsové či mastné jedlá. Na Zelený štvrtok sa v minulosti zavä-
zovali kostolné zvony, čo sa robí symbolicky ešte aj dnes a zvyčajne počas tohto dňa 
varia na obed niečo zelené, ako napríklad špenát alebo šalát. Na Veľký piatok sa ľudia 
symbolicky umývali v tečúcej vode, ktorej pripisovali nadprirodzenú silu a kropili ňou celý 
svoj dom aj hospodárstvo, aby im priniesla zdravie počas celého roka. V tento deň bolo 
počuť aj ozývanie rapkáčov z priestorov kostolných veží a z rúk detí, ktoré s nimi pobe-
hovali po dedine. Hluk z cojkotajla (rapkáča) mal v minulosti chrániť miestnych ľudí pred 
nepriaznivými silami, neskôr tento zvyk nabral zábavnú funkciu (Nováková, 2013: 116). 
V súčasnosti sa táto obyčaj už nepraktizuje. Na Veľký piatok sa dodržiava prísny pôst, čo 
sa odráža v príprave jedla bez mäsa a varení diétnych jedál bez masti, jedených v menších 
množstvách. 

Bielu sobotu sprevádzalo množstvo prípravných prác na Veľkonočnú nedeľu vrátane 
prípravy veľkonočných jedál a pečenia pasky, pretože v nedeľu ráno ich išli celé rodiny 
do kostola posvätiť. Po návrate z kostola sa ľudia zdravili pozdravom Christos voskrese! 
(Kristus vstal z mŕtvych!), na čo im domáci odpovedali Voistinu voskrese! (Naozaj vstal 
z mŕtvych!). Celá rodina si sadla za stôl a všetci jedli spoločne posvätené suroviny z veľ-
konočného košíka. Obyčajové prejavy počas Veľkonočnej nedele mali rodinný charakter, 
čo sa prejavovalo v drobných variáciách obyčajových úkonov (Feglová, 1985: 414-417). 
Na Veľkonočný pondelok doobeda chodia muži a chlapci po obci oblievať ženy a dievčatá 
vodou, prípadne voňavkou. Pri oblievaní vyslovujú veľkonočný pozdrav Christos voskre-
se! na ktorý im dievčatá či ženy odpovedajú Voistinu voskrese! Pohostia ich pripraveným 
veľkonočným jedlom, obdarujú ich maľovanými vajíčkami – pisankami a dospelým nalejú 
aj pálenku. 



21

ŠT
ÚD

IE
Ka

ta
rín

a 
Ba

ra
čk

ov
á

Obr. 1 
Svätá liturgia a svätenie pasky pred gréckokatolíckym kostolom na Veľkonočnú nedeľu  

v obci Topoľa (apríl 2023)   
Zdroj: archív autorky

Obr. 2
Košíky plné veľkonočného jedla pred posvä-
tením gréckokatolíckym kňazom (apríl 2023)

Zdroj: archív autorky



22

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
 20

24

Prostredie, v ktorom sa obyvatelia Uličskej doliny nachádzajú, vplýva taktiež na podo-
bu a formu jednotlivých rituálov či symbolických praktík počas sviatkov Veľkej noci. Na 
teoretickej úrovni sa štúdiom priebehu rituálu v  prírodnom prostredí zaoberal Roy A. 
Rappaport, ktorý tvrdil, že prírodné prostredie je tiež do určitej miery determinantom 
podoby a  formy samotného rituálu (Rappaport, 1979: 173-175). Prírodné prostredie 
ovplyvňuje aj úkony a praktiky, zachované v podobe symbolického a obradového jedla, 
ktoré sa pripravuje v  stanovený termín podľa presne určeného postupu. Zachovanie 
postupu je dôležité najmä z dôvodu, aby sa všetky symbolické úkony podarili a  jednotliví 
ľudia v danom spoločenstve tak mohli prosperovali aj nasledujúci rok. 

Významným symbolickým jedlom počas Veľkej noci, ktoré sa konzumuje počas Veľko-
nočnej nedele po posvätení, je paska. Paska je biely kysnutý veľkonočný koláč, ktorý sa 
pripravuje z múky, mlieka, vajec, kvásku, oleja či masla a  soli, prípadne s hrozienkami 
podľa receptu. Niektorí ju zapletajú podobne ako vianočku, iní zase vytvarujú z  cesta 
kríž, ktorí je symbolom ich náboženského vyznania.2 Paska je obradové jedlo, pričom 
predstavuje dominantný symbol Veľkej noci v Poloninách a ľudia ju pečú počas Bielej so-
boty. V minulosti piekli miestni obyvatelia veľkú pasku z bielej múky (v týchto končinách 
bola veľmi vzácna, pretože sa nedala vypestovať v miestnych prírodných podmienkach), 
vážiacu približne 5 až 7 kg. Chodili ju posvätiť do kostola na Bielu sobotu podvečer alebo 
na Veľkonočnú nedeľu ráno v rámci obradu nazývaného svjatyty paschu. Okrem veľkej 
pasky piekli tento koláč aj v menších rozmeroch, ktorý bol určený pre hostí, polievačov, 
deti, ale aj dobytok. V súčasnosti ľudia pečú menšiu pasku z bielej múky a chodia ju svätiť 
do kostola na Veľkonočnú nedeľu ráno spolu s ostatnými obradnými jedlami, ktoré majú 
vo veľkonočnom košíku. 

Obr. 3 
Veľkonočný košík s prevažne domácimi výrobkami a veľkonočnou paskou (apríl 2023)   

Zdroj: archív autorky

2	 Na obrázku č. 3 sa vo veľkonočnom košíku nachádza paska s gréckokatolíckym krížom. 



23

ŠT
ÚD

IE
Ka

ta
rín

a 
Ba

ra
čk

ov
á

Názov obradu svjatyty pasku sa do súčasnosti zachoval z  toho dôvodu, že v  minulos-
ti ľudia chodili do kostola svätiť osobitne veľkú pasku, ktorú nosili v špeciálnej plachte 
nazývanej chlebovka. Ostatné obradové jedlá, ktoré majú vo veľkonočnom košíku, po-
zostávajú zo zväčša domácich surovín, ktoré si buď pripravia a vypestujú sami doma, ak 
je to v  ich možnostiach, alebo si ich zadovážia v čo najlepšej kvalite. Medzi ďalšie vý-
znamné veľkonočné jedlá, ktoré ľudia konzumujú po rituálnom posvätení, prebiehajúcom 
na konci svätej liturgie alebo svätej omše, sú najmä výrobky z mäsa, mlieka a vajec. Na 
obrázku č. 3 je veľkonočný košík pred posvätením, v ktorom sú obradové jedlá prevažne 
z domácich surovín. Konkrétne paska s gréckokatolíckym krížom, mäsové výrobky, ako 
klobása a slanina z baranieho mäsa, strúhaná varená cvikla, nastrúhaný chren, ozdobené 
vyfúknuté vajíčka, údený ovčí syr, biela hrudka z ovčieho syra a žovta (žltá) hrudka. 

Niektoré z respondentiek sa „predbiehajú“ jedna pred druhou, ktorá bude mať tento rok 
krajšieho veľkonočného barančeka vytvoreného z masla pomocou vidličky. Jedlo z veľko-
nočného košíka sa môže jesť na Veľkonočnú nedeľu až po jeho posvätení svätenou vodou 
kňazom na konci svätej liturgie alebo svätej omše. 

Zážitkový turizmus ako nová podoba kultúrneho života

S  lokalitou Poloniny sa v  posledných rokoch čoraz častejšie používa slovo turizmus, 
a to v rôznych podobách. Niektorí sociálne činní aktéri sa snažia o propagáciu takého 
turizmu, čo neškodí prírode a zároveň môže prispieť k socioekonomického rozvoju, ktorý 
je dlhodobejšie intenzívne diskutovanou témou v rámci regiónu (Baračková, 2024: 65-
69). V súvislosti s takými typmi turizmu sa v odborných publikáciách píše o ekoturizme, 
udržateľnom turizme (Font, 2005: 213-227) alebo alternatívnom turizme (Macleod, 2005: 
123-139). Organizátori aktívni v určitých spoločenských oblastiach používali termíny ako 
agroturizmus, astroturizmus, no predovšetkým prírodný turizmus, o ktorého propagáciu sa 
v súčasnosti snaží v Poloninách nadácia Aevis (Nadácia Aevis, b. d.). Miestni obyvatelia 
Polonín sa vyjadrovali k tejto problematike v tom zmysle, že by sa mali zaviesť do praxe 
také riešenia, ktoré nepodporujú masový turizmus. V princípe ide o snahy o dosiahnutie 
takej podoby turizmu v tomto regióne, ktorý by zapájal návštevníkov do každodenných 
kultúrnych aktivít, ktoré budú vytvárať a spravovať miestni obyvatelia, čo im následne 
pomôže zaangažovať svoje každodenné aktivity a činnosti do tohto programu spôsobom, 
ktorý by bol pre nich prínosný.

V roku 2020 prišlo občianske združenie Take naše s nápadom rozvoja zážitkového tu-
rizmu v Poloninách, ktoré nazvali Objavte Poloniny (viac na: Objavte Poloniny, b. d.). Ich 
cieľom bolo pomáhať vytvárať a udržiavať sociálne vzťahy medzi miestnymi obyvateľmi 
a širokou verejnosťou. Prostredníctvom tohto projektu poskytuje príležitosť pre zviditeľ-
nenie Rusínov, ale aj miestnych remeselníkov, či kohokoľvek, kto má záujem ponúknuť 
nejakú svoju zručnosť alebo vedomosť, ktorú chce prezentovať medzi širšou verejnosťou. 
Miestni organizátori si pripravujú a realizujú vlastné „zážitky“ každý vlastným spôsobom. 
Iniciátorka tohto projektu tvrdila, že sa snažila o to, aby tieto podujatia boli prínosné pre 
všetkých organizátorov, ale zároveň zaujímavé pre návštevníkov. 

To, čo bol pre nich najväčší zážitok obojstranný, že sa stretli vlastne všetci spolu 
a vlastne sa cítili tak rodinne. Ten kontakt s nimi, tá interakcia, to bolo také obo-
hacujúce pre obe strany, preto som sa snažila, aby čo najviac zážitkov bolo u nich 



24

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
 20

24

doma, lebo keď sú doma, tak sú to zrazu hostia doma a je to úplne iná situácia, keď 
ku niekomu prídeš domov ako návšteva, a keď stojíš niekde pri stánku a cez lavicu 
s tebou komunikuje. A to veľmi zmenilo všetko. (Ž2, 1986, O, R)

Koncept „zážitkov“ bol podľa slov organizátorky z Take naše dobrý nápad, ktorý pritia-
hol viacej návštevníkov do tohto regiónu, prostredníctvom súčasných trendov v turizme, 
ktorý bol v súlade s udržateľným turizmom v tejto oblasti. Tvrdila, že takáto forma podu- 
jatí pomáha ľuďom pri vytváraní emočných asociácií, spájajúcich sa s dobrým pocitom. 

Zážitky, no tak keď to má byť cestovný ruch, tak to musí byť zážitkové, že keď 
človek z toho nemá nejaký dobrý pocit... niečo, emočné. Vieš, to musí mať nejakú 
emočnú odozvu, teda pozitívnu, aby človek bol spokojný. Pokiaľ to nemá emočnú 
odozvu, tak človek si to ani nezapamätá, že sa mu to nevryje do tej hlavy a nevy-
tvorí nejako ten pocit toho blaha, šťastia. Keď tu ľudia prídu a majú tu dobrý záži-
tok, tak sa domov vrátia s dobrým pocitom a majú prirodzené spojenie v hlave, že 
aha, tam som bol a tam mi bolo dobre. A zrazu majú ako takú pozitívnu asociáciu. 
Musí tam byť taká emočná väzba, aby ten človek mal taký dobrý pocit a spomien-
ku na to...už si nebude pamätať detaily, ale bude vedieť, že bolo dobre. (Ž2, 1986, 
O, R)

Pine a Gilmore (1999: 165) tvrdia, že podujatia takéhoto typu sú „vyprodukované skúse-
nosti“, ktoré vplývajú na ich účastníkov. Zároveň sú tieto podujatia lokálneho charakte-
ru, čo znamená, že pomáhajú miestnym obyvateľom realizovať ich zámery spolu s inými 
ľuďmi, ktorí môžu, ale aj nemusia byť priamo súčasťou miestneho spoločenstva. Taktiež 
prinášajú aj výhody pre rozvoj cestovného ruchu, ktorý môže následne pomôcť miest-
nym obyvateľom venovať sa aktivitám, ktoré organizujú, aj celoročne. Donald Getz tvrdí, 
že skúsenosti ľudí s menšími lokálnymi podujatiami môžu mať vplyv na budúcu účasť 
návštevníkov a spoluprácu organizátorov, ktorí budú do týchto podujatí investovať viac 
času a svojho úsilia (Getz, 2007: 248).

Organizátori participujúci na projekte Objavte Poloniny mali aj rôzne motivácie, na zákla-
de ktorých sa zúčastnili na príprave a priebehu zážitkových podujatí. Hlavná iniciátorka 
tohto projektu poukazovala aj na jej osobnú motiváciu angažovať sa v propagácii miest-
neho regiónu a rusínskej kultúry či aktívnych ľudí žijúcich v tomto regióne, pretože má 
rusínsky pôvod. Ďalšia z týchto organizátoriek nemala rusínsky pôvod, ale tvrdila, že si 
v priebehu času vytvorila dobré vzťahy s miestnymi obyvateľmi, čo ju motivovalo aj pri 
realizácií tohto projektu. Snažili sa taktiež prispieť k rozvoju regiónu pomocou vytvorenia 
projektu podporujúceho cestovný ruch. 

Miestni organizátori podľa ich výpovedí boli motivovaní snahou prispieť k regionálnemu 
rozvoju v Poloninách, ktorý by pomohol zlepšiť sociálne a ekonomické podmienky na da-
nom území. Motiváciou bola aj propagácia ich zručností alebo vedomostí, s  ktorými sa 
chceli podeliť s ostatnými ľuďmi, a  taktiež možnosť dlhodobejšie interakcie s ostatnými 
účastníkmi projektu. Túto skutočnosť potvrdzoval aj jeden z organizátorov, ktorý tvrdil, že 
z „lokálneho“ sa na základe realizovania týchto podujatí na Objavte Poloniny stal človek, 
ktorého vyhľadávali aj iní ľudia, ako miestni. Zviditeľnenie jeho činnosti na tomto podujatí 
znamenalo nárast počtu nových účastníkov, ktorí boli ňou viac zaujatí, pretože ju predtým 
ešte nevyskúšali. Miestni organizátori sa často poznajú a chodia si na lokálne podujatia vzá-
jomne vypomáhať. Finančné výhody ako motivácia neboli deklarované vo výraznej miere. 



25

ŠT
ÚD

IE
Ka

ta
rín

a 
Ba

ra
čk

ov
á

Dôležitejším faktorom pri spolupráci medzi jednotlivými organizátormi navzájom či me-
dzi organizátormi a turistami bolo zachovanie reciprocity. Túto skutočnosť potvrdzuje aj 
respondentka, ktorá deklarovala, že mala osobnú skúsenosť s jej známym, ktorý nechcel 
zobrať peniaze od turistov, pretože ich chcel ubytovať len ako kamarátov, čiže zadarmo. 

Ja som mala známeho v Sedlici a som povedala, že mám kamarátov, ktorí chcú 
ubytovanie, tak povedal, že nie je problém, a keď som mu povedala, že oni chcú 
za to zaplatiť, tak povedal, že on turistov neberie. To je tá filozofia, on turistov 
neberie, kamarátov mojich zoberie, že nech tam spia, ale turistov nie. Ja som 
ostala prekvapená, že kamaráti, že nech prídu, ale že on nechce žiadne peniaze za 
to. Že však nech prídu ako kamaráti, tak boli. (Ž3, 1961, L, R)

Lokálna identifikácia niektorých organizátorov súvisela s rusínskym pôvodom. Títo res-
pondenti vyjadrovali myšlienku o potrebe zachovania rusínskej kultúry a špecifík s ňou 
spojených prostredníctvom prezentácie ich kultúry a ľudí, ktorí sa do tejto skupiny „my“ 
radia. Thomas H. Eriksen postuluje myšlienku, že človek si uvedomí špecifiká a jedineč-
nosť svojej skupiny vtedy, keď sa vie vymedziť voči inej skupine. „Je ľahšie vidieť, čo je 
jedinečné pre našu vlastnú spoločnosť, keď dôverne poznáme iné spoločnosti“ (Eriksen, 
2001: 29). Globálne zmeny, ktoré sú v súčasnosti aktuálne, pôsobia však aj na tieto uve-
domované špecifické črty skupín, pretože dostupnosť informácií a „zrýchľovanie“ sveta 
prostredníctvom „miznúcich“ vzdialeností spôsobuje väčšiu kultúrnu homogenitu vo sve-
te. Eriksen tvrdí, že to je aj dôvod, prečo narastajú rôzne tendencie po hľadaní niečoho 
kultúrne špecifického, odlišujúceho sa od ostatných skupín. Demonštrujú to aj ľudia hľa-
dajúci niečo „autentické“ v zmysle „pravé“ či „pôvodné“, ktorí aj na základe organizovania 
a zúčastňovania sa na týchto podujatiach môžu počas ich trvania vytvoriť skupinu „my“, 
kde sa spoločne identifikujú práve na základe spoločných hodnôt a preferencií. 

Zážitkové podujatia sú v Poloninách novou formou kolektívnych podujatí, ktoré sú or-
ganizované najmä pre širokú verejnosť – turistov. Organizátormi sú často ľudia, ktorí sú 
lokálni, alebo sa identifikujú pomocou rusínskej etnickej príslušnosti. Aj keď majú tieto 
festivaly úplne iný charakter, ako sviatky v  rámci ich priebehu a  „nákladnosti“, stali sa 
každoročnými kolektívnymi podujatiami, realizovaných pre „druhých“. Odlišnosť ich cha-
rakteru oproti sviatkom spočíva v tom, že ľudia pri nich nevykonávajú konkrétne opaku-
júce sa „nákladné“ rituály, na základe ktorých by účastníci potvrdzovali svoje členstvo. 
Prostredníctvom rituálov ľudia môžu preukazovať skupinovú identitu, čo v rámci skupiny 
návštevníkov tak byť nemusí. Kultúrne podujatia a festivaly majú plniť úplne inú funk-
ciu ako sviatočné rituály, aj keď sú realizované v ritualizovanej podobe. Rituálom počas 
sviatkov sú podobné z hľadiska ich „nekaždodennosti“ pre turistov. Zážitky sú pre náv-
števníkov zaujímavé preto, že ponúkajú zažiť skúsenosť mimo ich každodenného života. 
Realizujú sa však len na chvíľu pre jednotlivých návštevníkov a z dlhodobého hľadiska 
prinášajú sociálne benefity najmä pre ľudí, ktorí ich organizujú.

Záver

Sviatky sú odrazom života človeka vo všetkých sférach, pričom zahŕňajú všetky oblas-
ti, ktoré sú pre život človeka nevyhnutné, lebo odzrkadľujú to, čomu sa ľudia venujú 
a kde žijú. Dodržiavaním všetkých úkonov v sviatočnom čase možno zaručiť „poriadok“ 
v  každodennom čase. Kolektívne praktizovanie symbolických úkonov je aj jedným zo 



26

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
 20

24

spôsobov komunikácie medzi členmi v spoločnosti. Symbolická komunikácia je vyjadre-
ním „stratégie prežitia“. Na základe nevyhnutnej závislosti ľudí na vzájomnej pomoci sa 
ľudia rôznymi spôsobmi recipročne zapájali do aktivít v rámci každodenného života, ale 
aj sviatkov. Prostredníctvom zapájania sa do spoločných aktivít, organizovaných v rámci 
obce, sa mohli nielenže socializovať v rámci skupiny, ale aj vyjadrovať tým svoj záujem 
o ostatných účastníkov komunity, čo podnecovalo navodenie dôvery k ďalšej spolupráci. 
Prejavovalo sa to najmä v rámci ich kolektívnych rituálov, kde boli veľmi dôležité ich vzťa-
hy a miera investícií, ktoré daný človek vložil do pripravovanej aktivity. 

Investovanie času a energie do prípravy rôznych podujatí či kolektívnych rituálov po-
čas sviatkov je pre príslušníkov danej komunity určitým záväzkom. Zúčastňovanie sa 
na spoločných podujatiach v rámci obce počas sviatkov predstavuje pre ostatných ľudí 
dôležitý signál, ukazujúci mieru „investícií“, ktoré je jednotlivec ochotný vložiť do za-
chovávania zvykov či rituálov. Počas veľkonočných sviatkov sa v obciach Uličskej doliny 
počet ľudí niekoľkokrát znásobí a narastá aj účasť na kolektívnych rituáloch v kostole. 
Rodinní príslušníci a príbuzní sa vracajú (častokrát aj napríklad zo zahraničia) na sviatky 
domov, za svojimi rodinami a zúčastňujú sa spolu s nimi náboženských rituálov či vyko-
návajú rôzne symbolické úkony, čím potvrdzujú svoje členstvo v skupine a ich lokálnu 
identifikáciu. 

Vo väčšine spoločností tvoria náboženstvo a  rituály dôležité symbolické základy pre 
integráciu určitej skupiny ľudí. Rituály a symboly pôsobia ako „sociálne lepidlo“, preto-
že prostredníctvom ich praktizovania a  používania ľudia preukazujú svoju kolektívnu 
identitu (Eriksen, 2015). Toto „sociálne lepidlo“ ľudí spája v  podobe slávenia sviatkov, 
ktorých opakované slávenie predstavuje pre členov spoločnosti dlhodobú investíciu. 
Z  toho dôvodu možno hovoriť o  tom, že na základe preukazovania nákladných signá-
lov v rámci investovaného času a zúčastňovania sa na kolektívnych rituáloch ľudia v Po-
loninách preukazujú svoju lokálnu identitu, teda to, čo je „naše“ a  pre „nás“. Identita 
je to, čo tvorí „my“, nech je etnická, náboženská, lokálna, regionálna alebo akákoľvek 
iná. Súvisí s kolektívnosťou a kolektívnosť súvisí so sviatkami a podujatiami. Ak je silná 
komunita „my“, tak je účinný aj rituál, ktorý sa praktizuje a je vysoká pravdepodobnosť, 
že budú fungovať aj spoločne stanovené pravidlá spoločnosti. Lokálnu identitu miestni 
prirovnávali ku stromom v  slovných spojeniach ako „zotrvanie pri svojich koreňoch“ 
alebo „byť zakorenený ako miestne stromy“, čo odkazuje aj na stratégiu prežitia, ktorá 
im pomohla prekonať aj ťažké podmienky prostredia. Festivaly a kultúrne podujatia sú 
založené na preukazovaní menej nákladných signálov najmä zo strany turistov, lebo oni 
sa zúčastňujú na týchto podujatiach v  rámci ritualizovanej činnosti hľadania zážitkov, 
častokrát nezáväzne a nepravidelne.

Dôležitú rolu v skúmanej oblasti zohrávalo tiež prírodné prostredie, či už pri slávení sviat-
kov v podobe používania prírodných domácich alebo „našich“ zdrojov, alebo pre turistov 
ako destinácia pre zážitkový turizmus v Poloninách. Toto prostredie malo vplyv na tvorbu 
sociokultúrneho, ale aj ekonomického kapitálu, pretože je príležitosťou pre rôzne bene-
fity, ktoré prináša ľuďom v rámci komunity, ale aj mimo nej. 

Referencie

Baračková, K. (2024). Lokálny aktivizmus v regióne Poloniny: zachovanie alebo obnova 
„tradičného“?. Slovenský národopis, 72(1), 59-80.



27

ŠT
ÚD

IE
Ka

ta
rín

a 
Ba

ra
čk

ov
á

Botík, J. (2007). Etnická história Slovenska: K problematike etnicity, etnickej identity, multietnického 
Slovenska a zahraničných Slovákov. Bratislava: Lúč.

Eriksen, T. H. (1995). We and Us: Two Modes of Group Identification. Journal of Peace Research, 
32(4), 427-436. 

Eriksen, T. H. (2001). Small Places, Large Issues: An Introduction to Social and Cultural Anthropology. 
London: Pluto Press.

Eriksen, T. H. (2007). Antropologie multikulturních společností: Rozumět identitě. Praha: Triton.

Eriksen, T. H. (2015). The Meaning of ‘We’. In P. A. Kraus, P. Kivisto (Eds.), The Challenge of Minority 
Integration: Politics and Policies in the Nordic Nations (s. 2-21). Boston and Warsaw: Sciendo.

Etzioni, A. (2004). Holiday and Rituals: Neglected Seedbeds of Virtue. In J. B. Etzioni, J. Bloom 
(Eds.), We Are What We Celebrate: Understanding Holidays and Rituals (s. 3-35). New York: NYU 
Press.

Feglová, V. (1985). Kalendárne obyčaje. In J. Podolák a kol., Horná Cirocha: Vlastivedná monografia 
zátopovej oblasti (s. 401-420). Košice: Východoslovenské vydavateľstvo. 

Feglová, V. (2000). Kalendárne obyčaje. In R. Stoličná a kol., Slovensko: Európske kontexty ľudovej 
kultúry (s. 190-214). Bratislava: ÚESA SAV.

Festival rusínskej kultúry. (b. d.). Ozveny Vlčích hôr. Získané 02.6.2024, z http://www.festivalulic.
sk/#ofestivale

Font, X. (2005). Sustainable Tourism Standards in the Global Economy. In W. F. Theobald (Ed.), 
Global Tourism (s. 213-226). New York: Elsevier.

Gennep, A. (2018). Přechodové rituály: Systematické studium rituálů. Praha: Portál.

Getz, D. (2007). Event Studies Theory: Research and Policy for Planned Events. Oxford: Elsevier.

Jakubíková, K. (1980). Teoretické východiská ku štúdiu obyčajov. Slovenský národopis, 28(4), 612-
621. 

Macleod, D. V. L. (2005). Alternative Tourism: A Comparative Analysis of Meaning and Impact. In 
W. F. Theobald (Ed.), Global Tourism (s. 123-139). New York: Elsevier.

Nadácia Aevis. (b. d.). Poloniny: neskutočne skutočné. Získané 24.5.2024, z https://regionpoloniny.
sk/ 

Národopisná spoločnosť Slovenska. (2017). Etický kódex Národopisnej spoločnosti Slovenska. Získané 
15.5.2024, z https://uesa.sav.sk/wp-content/uploads/2022/07/EtickyKodexNSS.pdf 

Nováková, K. (2013). Kulinárna kultúra regiónov Slovenska. Bratislava: VEDA.

Objavte Poloniny. (b. d.). Zoznam zážitkov. Získané 17.5.2024, z https://objavte.com/zazitky

Orlove, B. S. (1980). Ecological anthropology. Annual Review of Anthropology, 9, 235-273. 

Pine, B., Gilmore, J. (1999). The Experience Economy: Work is Theatre and Every Business a Stage. 
Boston: Harvard Business School Press.

Podolák, J. (1980). Poľnohospodárstvo ako predmet etnografického výskumu. In Ľ. Neufeld 
a kol., Etnografický výskum zátopovej oblasti Hornej Cirochy v okrese Humenné. Košice: 
Východoslovenské vydavateľstvo.

Popelková, K. (2014). Čo je to sviatok v 21. storočí na Slovensku? Bratislava: Ústav etnológie SAV.

Rappaport, R. A. (1979). Ecology, Meaning and Religion. Richmond: North Atlantic Books. 

Sosis, R., Alcorta, C. S. (2005). Ritual, Emotion, and Sacred Symbols: The Evolution of Religion as an 
Adaptive Complex. Human Nature, 16(4), 323-359. 

Štatistický úrad SR. (2021a). Počet obyvateľov podľa pohlavia v obciach v okrese Snina k 1. 1. 2021. 
Získané 18.4.2024, z https://www.scitanie.sk/obyvatelia/zakladne-vysledky/pocet-obyvatelov/
OK/SK0419/OB 

Štatistický úrad SR. (2021b). Počet obyvateľov podľa náboženského vyznania v obciach v okrese Snina 
k 1. 1. 2021. Získané 18.4.2024, z https://www.scitanie.sk/obyvatelia/zakladne-vysledky/

http://www.festivalulic.sk/#ofestivale
http://www.festivalulic.sk/#ofestivale
https://regionpoloniny.sk/
https://regionpoloniny.sk/
https://uesa.sav.sk/wp-content/uploads/2022/07/EtickyKodexNSS.pdf
https://objavte.com/zazitky
https://www.scitanie.sk/obyvatelia/zakladne-vysledky/pocet-obyvatelov/OK/SK0419/OB
https://www.scitanie.sk/obyvatelia/zakladne-vysledky/pocet-obyvatelov/OK/SK0419/OB
https://www.scitanie.sk/obyvatelia/zakladne-vysledky/struktura-obyvatelstva-podla-nabozenskeho-vyznania/OK/SK0419/OB


28

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
 20

24

struktura-obyvatelstva-podla-nabozenskeho-vyznania/OK/SK0419/OB 

Štatistický úrad SR. (2021c). Počet obyvateľov podľa národnosti v obciach v okrese Snina k 1. 1. 202. 
Získané 18.4.2024, z https://www.scitanie.sk/obyvatelia/zakladne-vysledky/struktura-
obyvatelstva-podla-narodnosti/OK/SK0419/OB 

Turner, V. (1967). The Forest of Symbols. Aspect of Ndembu Ritual. Ithaca: Cornell University Press.

Uhrin, M., Bužeková, T. (2022). The Role of Subtle Signals Linked to Religious Rituals in the 
Evaluation of Newcomers by a Village Community. Slovenský národopis, 70(2), 210-227.

Zahavi, A., Zahavi, A. (1997). The handicap principle. New York: Oxford University Press.

https://www.scitanie.sk/obyvatelia/zakladne-vysledky/struktura-obyvatelstva-podla-nabozenskeho-vyznania/OK/SK0419/OB
https://www.scitanie.sk/obyvatelia/zakladne-vysledky/struktura-obyvatelstva-podla-narodnosti/OK/SK0419/OB
https://www.scitanie.sk/obyvatelia/zakladne-vysledky/struktura-obyvatelstva-podla-narodnosti/OK/SK0419/OB


29

Ju
ra

j H
am

ar
ŠT

ÚD
IE

Rituálny smiech v ľudovej kultúre

Ritual laughter in folk culture

DOI: 10.31577/EtnoRozpra.2024.31.2.03

Juraj Hamar 

Abstract

Laughter itself represents a physiological reaction of a person to various mechanical, or spiritual, 
cognitive, and intellectual stimuli. Psychology deals with emotions in the form of studying pro-
cesses that accompany human laughter and which are probably related to deeper layers of the 
psyche. But the function of laughter in society and culture can be revealed only when we look 
at laughter in the context of the aesthetic category of the comic. At that moment, its archetypal, 
historical, social, political, artistic, aesthetic, sociological, linguistic, ethnological, and other per-
spectives are uncovered to us. The peak of European discourse on this issue is represented by 
the work of Mikhail Mikhailovich Bakhtin, François Rabelais, and the folk culture of the Middle 
Ages and the Renaissance, in which the author defined the concept of "laughter culture". Rabe-
lais's novel Gargantua and Pantagruel can be considered, among other things, as a Renaissance 
encyclopaedia of traditional folk culture of France in the 16th century. Alongside the author's fic-
tional creation, there are evident contemporary expressions of comedy and laughter in tradi-
tional folk culture in this work, which are still present in our domestic traditional folk culture. 
Ritual laughter in traditional folk culture is taboo laughter, festive laughter, liberating laughter, 
purifying laughter, laughter of rebirth, but above all, it is current laughter.

Keywords
laughter, myth, ritual, comic, carnival, laughter culture, M. M. Bakhtin

Kľúčové slová
smiech, mýtus, rituál, komické, karneval, smiechová kultúra, M. M. Bachtin 

Acknowledgment
Príspevok vznikol v rámci riešenia projektu VEGA (1/0456/22) Kontext slovenského 
umenia a estetiky. 



30

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Kontakt / Contact
Prof. Mgr. Juraj Hamar, PhD., Katedra estetiky, Filozofická fakulta, Univerzita 
Komenského v Bratislave, Gondova 2, 811 02 Bratislava, Slovenská republika, e-mail: 
juraj.hamar@uniba.sk

ORCID            https://orcid.org/0009-0002-0432-9703

Ako citovať / How to cite
Hamar, J. (2024). Rituálny smiech v ľudovej kultúre. Etnologické rozpravy, 31(2), 29-38. 
https://doi.org/10.31577/EtnoRozpra.2024.31.2.03

Smiech patrí k samozrejmým súčastiam nášho každodenného života. Obyčajne ho poci-
ťujeme ako pozitívnu emóciu sprevádzanú pocitmi radosti, šťastia, bezstarostnosti, ener-
gie a pod. Poznáme tvrdenia o liečivej sile smiechu, o jeho terapeutických schopnostiach 
a veríme im. Komplexnosť tejto kategórie a jej presahy k rôznym aspektom ľudského tela 
i duše nás hneď v úvode vedie k užšiemu vymedzeniu cieľov nášho bádania. Smiech je 
psycho-fyziologickou reakciou na rôzne podnety, ktorými sa zaoberá psychológia, resp. 
neurológia (mechanická stimulácia – šteklenie, orgazmus, návykové látky, duševné cho-
roby a pod.). Estetika skúma smiech a smiešne ako reakciu na rôzne prejavy komického, 
ale v prípade estetickej kategórie katarzia1 vstupuje aj do oblasti psychológie. V antickej 
estetike bola katarzia totiž výrazom estetického prežívania, najmä pri tragédii a komédii. 
„Aristoteles fakticky chápal katarziu ako základ pôžitku a nazdával sa, že bez nej niet 
nijakých účelných emócií.“ (Losev, Šestakov, 1978: 83). Sociológia sa zaoberá funkciou 
smiechu v spoločnosti, lingvistika pertraktuje smiech ako reakciu na jazykovú komiku, 
etnológia, sociálna a kultúrna antropológia má na zreteli funkcie smiechu v mytológii, ľu-
dovej kultúre,  v živých tradíciách a vo folklóre. Evolučná antropológia zasa vníma smiech 
v kontexte prispôsobovania sa človeka prostrediu a formám komunikácie ako kolektívny 
smiech a smiech, ako jeden zo spôsobov adaptácie súvisiacej so sociálnou hierarchiou 
a kolektívnou ochranou voči despotizmu. To všetko s ohľadom na poznatky primatoló-
gov, ktoré presahujú ľudský smiech a skúmajú aj vizuálne, akustické a emočné prejavy 
smiechu u primátov (Tužinská, 2020: 4-5). 

Široký diapazón smiechu predstavujú u človeka aj jeho vonkajšie prejavy, ktoré sa oby-
čajne prejavujú akustickým prejavom, mimikou, gestikuláciou, motorikou až po enuré-
zu.2 Synonymický slovník slovenčiny uvádza celý inventár synoným k slovu smiech: re-
hot, chichot, chechot, hahot, chachot, smiechot, úsmev, úškrnok, úsmešok, posmešok, 
úškľabok, poškľabok, smiešik, smiešok, úsmech (Pisárčiková, 1995: 657). Expresívne 
výrazy pre smiech nájdeme aj v slovenskom slangu: ujebať sa, ušúľať sa (Hochel, 1993: 
166-167). 

V tejto štúdii sa zameriame na rituálny smiech v tradičnej ľudovej kultúre, najmä na jeho 
funkcie. Vladimír Propp vo svojej práci o komične a smiechu (Propp, 2009) poukázal na 

1	 katharsis, gr. očistenie
2	 schopnosť udržať moč

https://orcid.org/0009-0002-0432-9703
https://doi.org/10.31577/EtnoRozpra.2021.28.2.01
https://orcid.org/0009-0002-7983-7294


31

Ju
ra

j H
am

ar
ŠT

ÚD
IE

mytologické korene rituálneho smiechu, ktoré sú spojené s niektorými archaickými ob-
radmi. V tomto období bol podľa Proppa smiech niekedy povinný, niekedy bol zasa po-
vinný plač. Nemuselo to súvisieť s tým, či človek prežíval smútok, alebo nie (Propp, 2009: 
131). Odkazy na mytologické myslenie sú pre túto prácu dôležité, lebo poukazujú na 
genézu rituálneho smiechu od najstarších čias (mýty, tabu a mytologické zákazy smie-
chu), cez stredovek a  renesanciu (smiechová kultúra, prevrátenie sveta naopak) až po 
súčasnosť (prechodové a iniciačné rituály, ľudová kultúra). Claude Lévi-Strauss spomína 
viaceré podoby zakázaného smiechu v mytologických predstavách domorodých kmeňov 
tropickej Ameriky od tabuizovaných zákazov smiechu, porušenie ktorých znamená smrť, 
cez výsmech neúspešných hrdinov až po pohŕdanie smiechom a šteklením, ktoré sú dob-
ré akurát tak pre ženy a deti (Lévi-Strauss, 2006: 123-137).

Frazer vo svojej práci o pôvode ohňa uvádza mýtus o hluchej vretenici, ktorá vo svojom 
tele ukrývala oheň. Mnoho vtákov sa snažilo, aby tento oheň získali. Napokon prišiel 
malý sokol, ktorý začal vystrájať také smiešne kúsky, že vretenica nevydržala a začala sa 
smiať. Tak unikol z jej vnútra oheň, ktorý sa mohol stať spoločným vlastníctvom všetkých. 
(Frazer, 1930: 18). Podľa Proppa existuje veľa dôkazov o  tom, že kedysi ľudská myseľ 
nerozlišovala medzi plodnosťou zeme a plodnosťou človeka. Zem sa vnímala ako ženský 
organizmus a úroda sa stotožňovala s pôrodom. Falické procesie v staroveku vyvolávali 
všeobecný smiech a veselie. Verilo sa, že smiech ovplyvňuje úrodu a niektorí teoretici 
a literárni historici boli presvedčení, že pôvod komédie patrí práve k týmto typom sprie-
vodov. Vo vzťahu k rituálnej funkcii smiechu Propp uvádza, že u niektorých národov bol 
smiech nevyhnutnou súčasťou počas obradov dospievania. Reprezentoval symbolické 
znovuzrodenie zasvätených osôb. V stredoveku bol rozšírený veľkonočný smiech. Počas 
veľkonočných sviatkov katolícki kňazi rozosmievali farníkov tým, že im počas bohoslužby 
rozprávali obscénne vtipy (Propp, 2009: 132).

Hlavnú formu žánrového synkretizmu v naratívnom umení archaickej spoločnosti pred-
stavuje mýtus. Sémantiku tradičnej ľudovej kultúry a folklóru môžeme interpretovať len 
vtedy, ak vychádzame z mytologických prameňov. Napríklad: „Je nepochybné, že roz-
právka vznikla z mýtu.“ (Meletinskij, 1989: 303). V tradičnej ľudovej kultúre dodnes na-
chádzame množstvo mytologických paralel a odkazov na archaické zdroje. Lévi-Strauss 
opisuje demiurga Nedamika ako prvých ľudí podroboval skúške šteklením. Tí, ktorí sa 
zasmiali, boli premenení na rôzne živočíchy. Tí, ktorí vydržali a nezasmiali sa, sa stali jagu-
ármi resp. lovcami jaguárov (Lévi-Strauss, 2006: 135). Tradičné priadky v Kozárovciach, 
ktoré sa obyčajne konali v zimnom období v tzv. kúdeľnej izbe, navštevovali aj skupiny 
mládencov v maskách alebo bez nich. Súčasťou ich komických výstupov a zábavy bolo 
„opačovanie“3 dievčat sprevádzané predávaním smiechu, tzv. rehôtok. Chlapci si vzali do 
hrste chumáč konope začierneného uhoľnými sadzami a masťou (neskôr čiernym krémom 
na topánky) a od dievčaťa k dievčaťu, ktoré sedeli pri praslici a priadli, ich začali opačovať 
a štekliť, pričom sa žiadna nesmela zasmiať. Prihovárali sa im krátkym textom: „Kúpte si 
rehôtky od pani Dorôtky, masňie sa, slaňie sa, na vaše ústočká prilepia sa!“. Dievča, ktoré 
sa nezasmialo a odolalo štekleniu a opačovaniu, muselo odpovedať: „A ja sa šepcem a ja 
sa repcem a ja vaše rehôtky ňechcem!“ Dievčaťu, ktoré sa zasmialo, chlapci začiernili líca 

3	 ohmatávanie



32

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

spomínaným konope.4 To je jeden z príkladov zábavnej funkcie smiechu v tradičnej ľudo-
vej kultúre, ale ešte nemáme do činenia s jeho rituálnou funkciou.

Anton Heretik vo svojej práci o humore odkazuje na práce viacerých autorov, ktoré sú-
visia s evolučnými a neuropsychologickými aspektmi smiechu. Práve evolúciou človeka 
vznikli predpoklady na ritualizáciu smiechu (Heretik, 2019: 28 - 29). Samotný smiech 
podľa Bergsona neexistuje mimo oblasť ľudskej sféry a  patrí k  človeku a  spoločnosti, 
v ktorej plní dôležitú funkciu (Bergson, 1993: 17). Každý prejav človeka, ktorý prichádza 
na svet, sprevádza plač.  Jediný človek, ktorý sa po príchode na svet smial, bol perzský 
filozof, prorok a básnik Zarathuštra (Eliade, 1995: 261). Úsmev a smiech sa u detí začína 
objavovať až po druhom až štvrtom mesiaci (Heretik, 2019: 29).

Okrem spomínaných mytologických zákazov smiechu a  s ním súvisiacim tabu sa smiech 
v archaickom období spája aj so symbolmi a vierou v znovuzrodenie.  Náboženské pred-
stavy o vzkriesenom božstve sú v podstate poľnohospodárske, lebo znamenajú predo-
všetkým znovuzrodenie prírody a  nový život, ktorý prichádza po zimnom období. Sú-
časťou tohto obdobia boli aj divoké slávnosti, počas ktorých boli povolené všetky druhy 
slobôd vrátane neobmedzeného jedenia a pitia. K posledným pozostatkom prepracovanej 
rituality spájanej so smiechom patrili podľa Proppa aj aprílové vtipy, ktoré súviseli s pre-
búdzaním prírody (Propp, 2009: 132). V tomto kontexte slovné spojenie bláznivý apríl, 
resp. 1. apríl ako sviatok bláznov nemusí súvisieť s kalendárnym kolobehom prírody, ale 
so spomínanými archaickými slávnosťami, ktoré boli spájané s príchodom jari. Bachtin ho-
vorí o tradícii veľkonočného smiechu, ktorá sa prejavovala predovšetkým v kostoloch pro-
stredníctvom komických kázní, piesní, vtipov a anekdot.  Po dlhom a stiesňujúcom období 
pôstu radosť z vzkriesenia sprevádzal aj tento veľkonočný smiech (Bachtin, 1975: 69).

Rituálna podoba smiechu, ktorá súvisí so znovuzrodením a prírodným prechodom medzi 
smrťou (zimou) a novým životom (jar a leto), má však v prostredí spodného prúdu ľudovej 
imaginácie (Kurth, 1947: 291)5 široký diapazón výrazových prostriedkov, ktoré sa uplat-
ňovali pri rôznych, najčastejšie sviatočných udalostiach. K pochopeniu rituálneho smie-
chu v ľudovej kultúre zásadne prispela práca ruského literárneho vedca a kulturológa Mi-
chaila Michajloviča Bachtina (1895 – 1975) Françoise Rabelaise a lidová kultura středověku 
a renesance (1975). Bachtin problematiku smiechu poňal v nevídanej komplexnosti eu-
rópskej kultúry stredoveku a  renesancie, pričom sa kriticky postavil k  preromantickej 
a romantickej koncepcii ľudovosti a folklóru, ktorá opomínala špecifickú ľudovú kultúru 
ulice, ako aj ľudový smiech v celom bohatstve jeho prejavov (Bachtin, 1975: 7). Základom 
Bachtinovej práce bol renesančný román francúzskeho spisovateľa, lekára a humanistu 
Françoisa Rabelaisa (1494 – 1553) Gargantua a Pantagruel (1979) ktorý pokojne môžeme 
považovať aj za prvú encyklopédiu ľudovej kultúry v Európe. Analýza prejavov smiechu 
v tomto rozsiahlom literárnom diele, ale aj ich široké kontexty (kultúrne, spoločenské, po-
litické, antropologické, estetické, etnologické a ďalšie) priviedla Bachtina k pojmu smie-
chová kultúra, ktorý zastrešuje rôzne smiechové formy. Tie sú neoddeliteľnou súčasťou 
celostnej ľudovej smiechovej kultúry (Bachtin, 1975: 7).

4	 Podľa rozprávania respondentky Eleny, nar. 1909.
5	 Tento termín Ernsta Kurtha uprednostňujem pred zjednodušenými označeniami ako napr. „nízky štýl“, 

„naivná tvorba“ a pod. 



33

Ju
ra

j H
am

ar
ŠT

ÚD
IE

Podľa Umberta Eca celá etnologická a umelecká tradícia potvrdzuje, že karneval je svet 
prevrátený hore nohami. Je to tzv. monde renversé,6 svet, „v ktorom ryby lietajú a vtáky 
plávajú, v ktorom líšky a králiky naháňajú lovcov, v ktorom sa biskupi správajú ako blázni 
a blázni sú korunovaní.“ (Eco, 1994: 98). Dá sa ale existujúci svet obrátiť hore nohami bez  
prechodových rituálov z tohto sveta do kvázi antisveta? Predovšetkým si musíme uvedo-
miť, že karnevalový svet nepredstavuje v pravom zmysle akýsi antisvet. Nie je to chaos, 
oproti ktorému stoji kozmos. Je to usporiadaný svet naopak! Ide o profanáciu kozmu, 
a nie o sakralizáciu chaosu. Navyše trvanie tejto premeny má obmedzené časové trvanie 
a v zmysle vnímania sakrálneho a profánneho času je čas karnevalu vratný. Z karnevalo-
vého sveta sa všetci vraciame späť, do sveta usporiadaného.

Fascinujúca je aktuálnosť a univerzálnosť Bachtinových interpretácií prejavov a foriem 
ľudového smiechu, ktoré nachádzame aj v našej ľudovej kultúre. Bachtin rozdelil preja-
vy smiechovej kultúry na tri základné formy: 1. obradové a mimetické formy (slávnosti 
karnevalového typu, pouličné smiechové výstupy a pod.; 2. slovesné smiechové diela 
vrátane ústnych a písomných paródií v národných jazykoch alebo latinčine; 3. rôzne 
formy a žánre pouličných rečí, ako nadávky, dušovanie, zaprisahávanie, ľudové kliatby 
a pod. (Bachtin, 1975: 7). Samozrejme striktné oddelenie niektorých foriem prejavov 
nie je možné, lebo synkretizmus ľudovej tvorby mnohé z týchto foriem presahuje k inej 
forme. 

K  slávnostiam karnevalového typu v  našom prostredí patria predovšetkým fašiangy. 
Dodnes sú živým prejavom ľudovej smiechovej kultúry (Jágerová, 2023) vo všetkých for-
mách (masky, piesne, karnevalové sprievody, opačovanie, jedenie, pitie, zábava, žartovné 
improvizované pouličné výstupy a pod.). Zaradiť k nim môžeme aj ojedinelé výkriky fa-
šiangovníkov „Fašangi sa, trtkajme sa!“ počas fašiangových sprievodov a veselice v Kozá-
rovciach, ktoré autor pozná z autopsie ako účastník týchto sprievodov z osemdesiatych 
rokov 20. storočia. Kritická poznámka k Bachtinovej časti o slávnostiach karnevalového 
typu smeruje k opomenutiu smiechových prejavov v tradičnej svadbe (minimálne u Slo-
vanov). Až do druhej polovice 20. storočia sa svadby na Slovensku odohrávali v zimnom, 
presnejšie vo fašiangovom období. Práve smiech pri rôznych svadobných obradoch, di-
vadelných výstupoch, tancoch a piesňach súvisel s prechodovými rituálmi, pri ktorých sa 
z mládenca stával muž a z dievčaťa žena, súvisel s jeho rituálnou funkciou.

So spomínanou výhradou súvisí aj Bachtinova absencia reflexie ľudových piesní, kto-
ré takisto reprezentujú slovesné smiechové diela vrátane ústnych a písomných paródií. 
Svadobné a fašiangové piesne sú plné karnevalových obrazov jedenia a pitia i obrazov 
groteskného tela, o ktorých hovorí Bachtin (Bachtin, 1975: 239 – 286). Odkazy na latin-
činu v našom domácom repertoári nájdeme napríklad v starších zápisoch ľudových piesní 
u Jána Kollára v piesni Hajnal7 svitá a ďalších: 

Hajnal svitá, již je den biely,
stávajte veľkí i malí.
Dosti sme již dlúho spali.

6	 svet hore nohami, fr.
7	 z maďarčiny svitanie, zore, úsvit...



34

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

By tá koralka neskvasnela,
ktrerá včera šmakovala,
nebo cez noc darmo stála.

Protož každý, když zasvitá,
nech tak koralku privíta:
Vitaj, nostra aquavita! (Kollár, 1953: 484 – 485). 

K populárnym a stále živým fašiangovým paródiám patrí tzv. pochovávanie basy v po-
sledný deň fašiangov. V  širšom európskom kontexte takéto „pochovávanie fašiangov“ 
opisuje James Georg Frazer (1994: 266 – 271). V princípe ide o teatrálne ukončenie kar-
nevalu (predvečer tzv. popolcovej stredy, ktorou u kresťanov začína pôst). Obyčajne ide 
o obrady, ktoré parodujú pohreb, ale aj ďalšie prejavy v podobe tzv. parodie sacra, kedy 
sú v ľudovom prostredí parodované texty cirkevnej liturgie alebo modlitieb, s ktorými sa 
v našom prostredí stretávame v rámci vianočného smiechu (Bachtin, 1975: 69). Takými 
sú napríklad paródie na modlitbu Otče náš, alebo aj samotné prežehnávanie sa:

V meňe oca i sina, 
abi ňebolo ťeplo aňi zima!
Sláva i láva, Trenčín aj Trnava.
Noví remeň, starí remeň,
až z toho ňišt ňebuďe,
tak poton Ameň! (Hamar, Ivanič, 2012: 112).

Očenášik maličičkí,
ako muškát drobnušťičkí.
Buc vuolička tvoja,
tu si, duša moja? (Hamar, Ivanič, 2012: 112).

Bachtin vo svojej práci uvádza príklad cirkevného hymnu Magnificat,8 ktorý sa spieval na 
melódie pouličných žartovných piesní (Bachtin, 1975: 69). Pri fašiangovom pochovávaní 
basy v Kozárovciach sa, naopak, žartovné texty spievali na melódie piesní, ktoré sa v obci 
spievajú pri rímskokatolíckych pohreboch.  

Kňaz (recitatív):

Evaňjelium sveťího Marka, chto nemá tabáku, ňetreba mu fajka.
Umrela mi basa, už som vdovec, dal som ju pochovať do Mochoviec.
Tria mláďenci kopali jamu, nemohli vikopať, visrali sa na ňu.
Ja som išiel, vikopav son, svoju milú basu pochovav son.
Zatvárajťe dvere na cintoríňe, lebo mi tá basa domov príďe.
Ňepríďen ťi, viseren ťi, mrcha si bov, ňepríďen ťi.

Kňaz (začína spievať): Basa naša milá, nadišla tvoja posledná chvíľa.
Zbor: Olóres, dolóres, naučia ťa v pekle móres.
Kňaz: Ach, ti basa naša, tancovala pri ťebe všetká chasa.
Zbor: Olóres, dolóres, naučia ťa v pekle móres.

8	 Chválospev z lat. Magnificat anima mea Dominum (Moja duša velebí Pána).



35

Ju
ra

j H
am

ar
ŠT

ÚD
IE

Kňaz: Čerá son ťa ňiesov na chrbťe, ňeská si už na mrcha cesťe. 
Čerá son ťi hladkav líčka, ňeská ťi už horí sviečka.
Zbor: Olóres, dolóres, naučia ťa v pekle móres.
Kňaz: Basa naša, basa, ostala mi už len prázdna fľaša.
Čerá som ťi chitav kolená, ňeská si už na márach vistrená.
Čerá si nám vihrávala, ňeská si už dokonala.
Zbor: Olóres, dolóres, naučia ťa v pekle móres.
Olóres, dolóres, naučia ťa v pekle móres.

Kňaz (recitatív): Rozžehnajme sa s basou, pochovajme hu s fľašou a posipme hu 
plevami, ňech sa ona ňepokazí.

Zbor (začína spievať):

Nastala nám, ľudia, smutná hoďina, už nám naša milá basa umiera.
Umiera, umiera, kďe duša pôjďe, takú prechlastanú Peter neprijme.
Kozárovskie ďiovki, ňenariekajte, radšej si mláďencov viacej šanujťe.
Prestaňťe, mláďenci, choďiť na viďiek, na vaše bolesťi je aj u nás liek.
Aj vi, staré babi, od vás sa lúčim, všetkích starích dovcov vám tu poručím.
Ňeroňťe tak slzi, ňeplačťe nahlas, šak ťí starí dovci pojdu len za vás.
Lúčin sa aj s vami, kamaráťi milí, spolu sme hrávali, spolu sme pili.
Aj vi, milí lumpi, zbohom vám dávam, liter páleného vám zaňechávam.
Kto pálenku pije, ten dlho žije a kto borovičku, ten len trošičku.
A kto slivovičku, ten len chvíľočku a kto terkeličku, na polovičku.
Hrčka sa mu spáli, gágor mu zhorí, a tak on musí ísť do čiernej zemi.
Zbohom tu spočívaj, basa premilá, aby si sa k Veľkej noci vzbuďila.

Nasleduje zmena nápevu:

Už iďem do šenku, piť buďem pálenku,
tam buďem spočívat až do ponďelku.9

K smiechovým formám a žánrom pouličných rečí patrí podľa Bachtina aj zaprisaháva-
nie, dušovanie a kliatby (Bachtin, 1975: 7). K populárnym výstupom masiek na tradičnej 
svadbe v Kozárovciach patrí scéna prespanky (cigánky) s deckom, ktorá sa dožaduje u že-
nícha priznania otcovstva. Ten to samozrejme odmieta a v duchu ustálenej formy tohto 
divadelného výstupu nastáva spor, pri ktorom „zneužitá matka“ argumentuje detailmi 
situácie, pri ktorej mali splodiť spoločné dieťa. Ten vrcholí zaprisahávaním a kliatbou na 
ženícha: 

Prespanka:

No uš son si ťa nájšla! Ako si ma ťi hľadávav poza bučki, poza klučki, tak son ťa 
aj ja nájšla. A čil si ma nahav. Tak kceš sa so mňov porovnat alebo ňie? Keť si zle 
narobev, tak si aj chovaj! Šak ozri! Na ťeba sa podobá! Ňemóžeš sa vihovárat! Tak 
viplaťíš ma alebo vezňeš? Ťeďi son ťi bola pekná a čil ma uš ňekceš? Šak keť ma 

9	 Spieva sa na nápev piesne Už vložte to telo do hrobu tmavého (Jednotný katolícky spevník, 1990: 560).



36

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

ňekceš, obanuješ. Ja ťi zavražín10, že ťi buďe žena bohačia ako ťi. Až ňeveríš, tak 
skús! Očítaj jej rebrá, že má o jeno viac ako ťi. A ešťe tvoja žena má v koleňe jabĺč-
ka, ťi z ňich máš ohrizok pot bradov. Keť ňeveríš, tak sa ozri! A keť sa ťi ešťe máli, 
tak ťi zavražín aj druhí ráz. Že buďeš stuďenvo pit a ťeplvo šťat... Tak ťi zabosoru-
jen, že keť buďeš proťi vetru šťat, tak sa aj obaríš! A ja ňeodstúpin, zakial mi ňedáš 
peňiaze! (Hamar, Ivanič, 2012: 124).

Akokoľvek nás téma rituálneho smiechu bude odkazovať na jeho archaické korene, my-
tológiu, antickú tradíciu alebo smiechovú kultúru stredoveku a renesancie, aktuálne sa 
vždy budeme vracať ako ku gravitačnému jadru k  smiechu ako k  reakcii na komické. 
Jednoducho jeho zábavnú či katarznú funkciu budeme vždy vnímať na úkor tej rituálnej. 
Smejeme sa kúskom, ktoré stvárajú komické postavy šibalov, bláznov, hlupáčikov, Kubov 
či Gašparkov, ale nie vždy si uvedomujeme ich dôležité archetypálne vlastnosti, ktoré 
reprezentuje archetyp trikstera,11 o ktorom hovoril Carl Gustav Jung vo svojej práci o ar-
chetypoch a kolektívnom nevedomí (1998: 275 – 294). Postava trickstera je synonymom 
kaukliara, žolíka, Gašparka, blázna... Podobne ako Žolík v kartovej hre, ktorý prevracia 
hodnotu kariet, táto postava dokáže prevracať a meniť smer našej cesty, dokáže podob-
ne ako karneval obrátiť náš svet naruby.

Celé dejiny smiechu sú nepochybne poznačené skutočnosťou, že smiech nie je intímnou 
záležitosťou jedinca, ale že je smiechom skupinovým. Bergson to len potvrdzuje svojím 
názorom, že komické neexistuje mimo oblasť ľudskej sféry (Bergson, 1993: 16). Podľa 
neho náš smiech je vždy smiechom nejakej skupiny a  potrebuje ozvenu, aby  sme sa 
necítili osamelí. Zároveň zdôrazňuje spoločenský význam smiechu (Bergson, 1993: 17). 
Ani komické neexistuje mimo oblasť ľudskej sféry. Niektorí definovali človeka ako jedi-
ného živočícha, ktorý sa vie smiať, ale rovnako by sme mohli povedať, že človek je jediný 
živočích, ktorý vzbudzuje smiech (Bergson, 1993: 16). Čo vzbudzuje na človeku smiech? 
Predovšetkým jeho telo. Smiechovú kultúru reprezentuje aj groteskná koncepcia tela 
(Bachtin, 1975).  V tomto duchu ide o dvojdomé telo – telo rodiace, rastúce i umierajúce, 
telo, v zastúpení ktorého môžu konať aj jednotné telesné orgány a pod.: 

Na Čiernej hore cicinka ore,
vajčurky bráná, pička poháná (Hamar, 1998: 82).

Príznačná pre grotesknú koncepciu  je hyperbolizácia. Všetko, čo v predstavách o ide-
álnom tele z tela „vyčnieva“ (brucho, nos, uši, hrb, falus a pod.), je smiešne. Dôležitým 
momentom karnevalového smiechu (aj tela) je znižovanie, teda prevádzanie všetkého 
ideálneho, vznešeného, duchovného, sakrálneho a pod. do roviny  telesnej, teda do sféry 
tela a zeme. Znižovanie a zhadzovanie predstavuje premenu vysokého a vznešeného na 
nízke a škaredé. Topograficky telo predstavuje vertikálu bytia na osi „hore-dolu“. Hore, 
to je nebo, dolu, to je materské lono, hrob. Znižovanie akoby kopalo telu hrob pre nové 
zrodenie. To znamená, že obrazy ľudského tela sú často spájané s takými aktmi, ako sú 
súlož, počatie, rodenie, vyprázdňovanie, umieranie... Telo preto nesmeruje k nebytiu, ku 
koncu svojej existencie, ale prechádza do sféry, v  ktorej prebieha nové počatie, nové 

10	 počarujem
11	 podvodník, lapaj, figliar, angl.



37

Ju
ra

j H
am

ar
ŠT

ÚD
IE

zrodenie a nová hojnosť. Telesné lono v zmysle rodiacej zeme vždy znamená počiatok 
a znovuzrodenie (Bachtin, 1975: 239 – 286).

Na ilustráciu uvádzam fragmenty z niektorých ľudových piesní, ktoré reprezentujú gro-
tesknú koncepciu tela: 

A ty Kača rapavá, rapavá nesedaj si polla mna, polla mna, 
lebo tvoje rapiny popadajú aj na mna, aj na mna (Hamar, 1998: 118).

Odo dverí na siahu, zav si kriví šmatľavú, 
ona zájde do tŕňa, von sa za ňov hontŕľa (Hamar, 1998: 167).

Benčaťová stará škuľavá, kučeraví šalát predáva (Hamar, 1998: 145).

Ked si dala Cigánovi, daj aj mne, 
Cigán má len jenno vajce, ja mám dve (Hamar, 1998: 125).

Ale kto z nás by chcel byť uväznený v takomto tele? Kto túži po tom, aby sa ľudia na 
jeho „výčnelkoch“ smiali? Podľa Bergsona je najväčším nepriateľom smiechu cit (Bergson, 
1993: 16). Radi sa smejeme na druhých – na cudzích, iných, na potupených animálnych 
indivíduách. „Komika je vždy rasistická, platiť majú tí druhí, barbari.“ (Eco, 1994: 98). 
Smejeme sa druhým, a  tým získavame pocit superiority. Ponižujeme ich a my sami sa 
stávame víťazmi. Tento smiech má rituálnu esenciu víťazstva nad porazeným. V ľudovej 
piesni sú to často posmešky zamerané na iných (chlapci na dievčatá, dievčatá na chlap-
cov, mladí na starých, starí na mladých a pod.): 

Družbovie, družbovie, zlá novina na vás,
skapali pomyje, povedali na vás.
A ten prvý družba musí o tom vedet,
lebo ho tam našli pri škopíku sedet (Hamar, 1998: 120).

Kostolianske ďieuki masťili si ďierki
dubovíma, dubovíma kuorkami,
abi mali tlstie a ot chĺpkov hustie
ako zlatá, ako zlatá borina. (Garaj, 1992: 106).

V našej kultúre je rituálny smiech dodnes aktuálny a všadeprítomný. Nemusíme hovoriť 
len o ľudovej kultúre, lebo napríklad rituály prechodu v kalendárnych obyčajoch alebo pri 
rodinných obyčajoch prešli značnou profanáciou a desakralizáciou. Napriek tomu sa radi 
smejeme na svadbách, na fašiangových sprievodoch a zábavách, betlehemcoch, alebo 
aj keď k našim deťom zavíta Mikuláš s čertami. Smejeme sa smiešnemu a neuvažujeme 
nad tým, že smiech môže byť zabudnutou reprezentáciou rítu a mýtu. Smiešne je telo, 
grimasa, smiešna je maska, smiešne sú pohyby, smiešny je jazyk, smiešny je ten, na kto-
rom sa smejeme. Nové vizuálne a audiovizuálne prostriedky nám prinášajú nové výrazo-
vé prostriedky pre prezentáciu a reprezentáciu komiky a smiechu. A nová doba prináša 
aj priestor pre nové rituály – politiku. Alebo je to len aktualizácia karnevalového sveta 
stredoveku a renesancie a my dúfame, že to dvojdomé telo – umierajúce a rodiace sa, 
podobne ako svet, ktorý odchádza zimou a znovu sa rodí jarou a letom, po fašiangových 
sprievodoch masiek a bláznov znovu ožije.



38

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Referencie

Bachtin, M. M. (1975). Françoise Rabelaise a lidová kultura středověku a renesance. Praha: Odeon.

Bergson, H. (1993). Smích. Praha: Naše vojsko.

Eco, U. (1994). Hranice komickej slobody. Slovenská hudba, 20, 103-124. 

Eliade, M. (1995). Dejiny náboženských predstáv a ideí. Bratislava: Agora.

Frazer, J. G. (1930). Myths of the Origin of Fire. London: Macmillan and Co.

Frazer, J. G. (1994). Zlatá ratolest. Praha: Mladá fronta.

Garaj, B. (1992). Gajdošské piesne z Malej Lehoty, Veľkej Lehoty a Jedľových Kostolian. Nitra: 
Západoslovenské folklórne združenie.

Hamar, J. (1998). Komické a erotické v ľudovej piesni. K vybraným otázkam poetiky a estetiky ľudovej 
piesne [Nepublikovaná dizertačná práca]. Bratislava: Ústav etnológie SAV.

Hamar, J., Ivanič, P. (2012). Slovenská brána. Kultúrno-historický zemepis obcí Kozárovce a Rybník. 
Bratislava: Slovenské centrum pre tradičnú kultúru.

Heretik, A. (2019). Humor. Psychológia a psychopatológia komiky. Bratislava: Ikar.

Hochel, B. (1993). Slovník slovenského slangu. Bratislava: Hevi.

Jágerová, M. (Ed.). (2023). Fašiangy na Slovensku vo vidieckom prostredí – kontexty minulé a súčasné. 
Nitra: Univerzita Konštantína Filozofa.

Jednotný katolícky spevník. (1990). Trnava: Spolok sv. Vojtecha.

Jung, C. G. (1998). Archetypy a kolektívne nevedomie. Košice: Knižná dielňa Timotej.

Kollár, J. (1953). Národnie spievanky. Bratislava: Slovenské vydavateľstvo krásnej literatúry.

Kurth, E. (1947). Musikpsychologie. Bern: Krompholz & Co.

Lévi-Strauss, C. (2006). Mythologica. Syrové a vařené. Praha: Argo.

Losev, A. F., Šestakov, V. P. (1978). Dejiny estetických kategórií. Bratislava: Pravda.

Meletinskij, J. M. (1989). Poetika mýtu. Bratislava: Pravda.

Pisárčiková, M. (Ed.). (1995). Synonymický slovník slovenčiny. Bratislava: Veda.

Propp, V. (2009). On the Comic and Laughter. Toronto, Buffalo, London: University of Toronto Press.

Rabelaise, F. (1979). Gargantua a Pantagruel. Bratislava: Tatran.

Tužinská, H. (2020). Komunikácia, tradícia a rituál z pohľadu evolučnej antropológie. Bratislava: Stimul.



39

ŠT
ÚD

IE
M

ar
gi

ta
 J

ág
er

ov
á

Sociálna stratifikácia v kontexte súčasných 
fašiangov (na príklade troch obcí Záhoria)

Social stratification in the context of contemporary carnival  
(on the example of three villages in Záhorie region)

DOI: 10.31577/EtnoRozpra.2024.31.2.04

Margita Jágerová 

Abstract

Social stratification can be considered a universal cultural phenomenon. It is based on the bio-
logical differences between men and women, but also on the overall division of labour, subse-
quently the functions of the individual in the family and community, while also affecting the 
sphere of rituals and the distribution of tasks in this area. The presented study focuses on moni-
toring the connection of social stratification based on gender, age and ethnicity, with the oc-
cupation of ritual roles within the framework of contemporary carnivals in three localities of 
Záhorie region (Borský Mikuláš, Šaštín-Stráže, Štefanov). The study wants to answer the ques-
tion of who the current carnival actors are in terms of belonging to individual gender, age and 
ethnic groups, as well as whether they are single or married individuals. It monitors to what ex-
tent and whether these social-stratification categories are currently relevant in the occupation 
of ritual roles and the activation of individual social groups of residents during carnivals based on 
these criteria. In terms of theoretical-methodological starting points, the study follows Kornélia 
Jakubíková’s (1990) statements about the disappearing importance of gender-age affiliation in 
the sphere of wedding customs, but also the processes of masculinization or feminization of life 
cycle rituals, which this author addressed (Jakubíková, 1995). The study is based on knowledge 
of the traditional carnival rituals, following changes in this area during the 20th century, but 
above all study provides an insight into the current state, based on the author’s qualitative eth-
nological research.

Keywords
social stratification, gender, age, etnicity, ritual, carnival, Záhorie region

Kľúčové slová
sociálna stratifikácia, rod, vek, etnicita, obyčaj, fašiangy, región Záhorie  



40

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Acknowledgment
Štúdia bola vypracovaná v rámci projektu VEGA 1/0215/21 Fašiangy v kultúrnohistorickej 
perspektíve a ich aktuálne podoby vo vidieckom prostredí. 

Kontakt / Contact
Doc. PhDr. Margita Jágerová, PhD, Oddelenie etnológie, Ústav manažmentu kultúry 
a turizmu, kulturológie a etnológie, Filozofická fakulta, Univerzita Konštantína Filozofa 
v Nitre, Hodžova 1, 949 01 Nitra, Slovenská republika, e-mail: mjagerova@ukf.sk

ORCID            https://orcid.org/0000-0001-9793-2880

Ako citovať / How to cite
Jágerová, M. (2024). Sociálna stratifikácia v kontexte súčasných fašiangov (na príklade 
troch obcí Záhoria). Etnologické rozpravy, 31(2), 39-53. https://doi.org/10.31577/EtnoRoz-
pra.2024.31.2.04

Jedným zo základných princípov určujúcich status človeka a jeho pozíciu v spoločnosti je 
diferenciácia na základe rodu, veku, ale aj konfesionality, etnicity, príslušnosti k majetko-
vo-sociálnej vrstve a i. faktorov. Tieto atribúty bližšie určujú miesto človeka v spoločnosti 
a  taktiež jeho vzťahy k  iným členom. Sociálna stratifikácia je univerzálny kultúrny jav, 
prítomný v rôznych ľudských spoločenstvách. Vychádza z biologických rozdielov, ale aj 
z celkovej deľby práce, následne funkcií jedinca v rodine a spoločenstve. 

Biologický determinizmus definuje rozdiely medzi ženami a mužmi ako výsledok biologic-
kých odlišností. Práve delenie ľudskej činnosti na základe biologických odlišností medzi 
mužmi a ženami, súvisiace so sociálno-kultúrnou kategóriou rodu, pokladám za výcho-
diskové. Rod predstavuje konštitutívnu súčasť sociálnych vzťahov, ktoré sa zakladajú na 
uvedomovaných rozdieloch medzi pohlaviami a zároveň je to spôsob označovania mo-
cenských vzťahov (Szapuová, 2014: 25). Pri uvažovaní o tejto problematike vychádzam 
z prác tzv. „gender“ literatúry, ktorá konštatuje, že svet mužov a žien nemožno dávať do 
opozície, ale sú vyjadrením inakosti, rozdielnosti, nie dvojpólovosti. 

Prepojenie obyčají1 a sociálneho statusu ich realizátorov, resp. prerozdelenie úloh na zákla-
de rôznych kritérií, sa dotýka aj sféry obyčají, či už v konaní konkrétneho jedinca alebo ho-
mogénnej skupiny vytvorenej na základe určitých rodových, vekových, etnických a i. kritérií. 

Práve obyčaje sú vhodným priestorom na sledovanie tejto problematiky, a to v rámci ka-
lendárneho cyklu, alebo obyčají životného cyklu, no v slovenskej etnológii sa jej nevenuje 
dostatočná pozornosť. Ako uvádza Kornélia Jakubíková (1990: 19), v obradnej situácii 
nie je rozdelenie úloh náhodné, ale vyplýva z postavenia, aké má daná skupina/jedinec 
v spoločnosti. I keď zároveň autorka pripomína, že obyčaje prežívajú podmienky, ktoré 
ich zrodili a neraz sú obrazom stavu jestvujúceho v minulosti. 

1  Termín obyčaj považujem za synonymum pojmu rituál, pričom oba zastrešujú označenie pre rôzne 
spôsoby správania sa, ako sú návyky, zvyky a obrady, čiže zaužívané, tradíciou normované, kolektívom 
interiorizované stereotypné spôsoby správania v rámci významných sviatočných príležitostí a situácií. 

https://doi.org/10.31577/EtnoRozpra.2021.28.2.01
https://orcid.org/0009-0002-7983-7294


41

ŠT
ÚD

IE
M

ar
gi

ta
 J

ág
er

ov
á

Rod predstavuje univerzálnu a jasnú deliacu čiaru, na ktorej sú založené všetky ostatné 
odlišnosti, pričom už výchovný proces nás tlačí do určitých vymedzených pozícií (Oakley, 
2000: 120). Ženy boli nielen v našej tradičnej kultúre spájané s priestorom domácnosti, 
a teda aj obyčajami životného cyklu, zatiaľ čo muži pôsobili najmä v kontexte kalendárne-
ho cyklu (Jakubíková, 1995: 124; Kligman, 1988: 50). Hoci oficiálne katolícke prostredie 
ženu vždy odsúvalo bokom od kultických funkcií (Navrátilová, 1998: 22), mala domi-
nantnú úlohu v obyčajach v privátnej sfére. Kornélia Jakubíková (1990: 24) na príklade 
tradičnej svadby konštatovala významnú úlohu žien v realizácii viacerých úkonov, ich do-
minantnosť v obradoch, ktorá stála v kontraste s ich reálnym postavením v patriarchálnej 
spoločnosti, čo pripisovala viacerým skutočnostiam. Naopak, pokiaľ ide o vývin v druhej 
polovici 20. storočia, konštatovala nárast významu mužov a istú mieru „feminizácie ich 
životného cyklu“ (Jakubíková, 1995: 120). Toto konštatovanie sa týkalo najmä obyčají 
spojených s narodením a svadbou, v rámci ktorých začali muži od istého času vykonávať 
spolu so ženami niekdajšie tradične „ženské“ roly. Viaceré zistenia, naopak, poukazujú na 
nástup žien do niektorých obradových rolí v rámci pohrebného cyklu, ktoré boli kedysi 
jednoznačnou doménou mužov, čiže tu možno registrovať maskulinizáciu obyčajového 
správania žien, resp. feminizáciu pohrebných obyčají (Jágerová, 2008: 266). V každom 
prípade už viac ako polstoročie sledujeme v určitom zmysle „zrovnoprávňovanie“ zastú-
penia mužov a  žien v  kontexte obyčajových rolí a vyrovnávanie niekdajších rodových 
rozdielov, resp. existenciu možností zapojenia sa pre oba rody v tejto sfére. Aj v rámci 
pozorovaní svadobných obyčají Kornélia Jakubíková (1990: 26) skonštatovala, že ich vte-
dajší stav reflektoval zanikajúci význam „pohlavno-vekovej“ príslušnosti.  

Cieľom štúdie je prezentovať aktuálny stav fašiangových obyčají v troch lokalitách Záhoria 
– Borský Mikuláš, Štefanov a Šaštín-Stráže. V úvode stručne približujem východiskový stav 
týkajúci sa sociálnej stratifikácie na základe rodu, veku, čiastočne etnicity, v kontexte slá-
venia fašiangov v tradičnej vidieckej kultúre, no predovšetkým hľadám odpovede na hlav-
nú otázku – kto sú súčasní fašiangoví aktéri z hľadiska príslušnosti k rodovým, vekovým 
skupinám, taktiež fakt, či ide o slobodných alebo ženatých jedincov. Zaujíma ma, či sú tieto 
sociálno-stratifikačné kategórie v súčasnosti dôležité pri obsadení obyčajových rolí v rám-
ci fašiangov, či je vôbec relevantné uvažovať o rodových, vekových a etnických aspektoch 
fašiangov a aktivizáciu jednotlivých sociálnych skupín na ich priebehu na základe týchto 
kritérií. Zamýšľam sa nad tým, aké sú funkcie jednotlivých rodov v tejto oblasti v súčasnos-
ti, ale aj skutočnosť, či existuje rodovo-vekový symbolizmus, resp. či sa príslušnosť k určitej 
skupine prejavuje vo forme rôznych vizuálnych znakov. Na základe štúdia materiálov od 
Kornélie Jakubíkovej (1995) bola pre mňa inšpiratívna aj otázka, do akej miery a či vôbec 
dochádza k feminizácii tradične mužských fašiangových obyčajových aktivít.

Zaujímavou oblasťou je etnický faktor ako ďalšia možnosť sociálnej stratifikácie, a otázka, 
či je príslušnosť k majoritnej etnicite (slovenská) v súčasnosti rozhodujúcou podmienkou 
na zapojenie sa do fašiangového diania. Ak totiž vychádzame zo starších poznatkov z tra-
dičnej obyčajovej kultúry, je potrebné uviesť, že Rómovia nebývali súčasťou obchôdzko-
vých skupín majority. Ak sa zapájali do fašiangov, zaujímali pozície v rámci hudobného 
sprievodu obchôdzkárov.2 

2	 Potvrdzujú to nielen staršie poznatky zo základnej etnologickej literatúry, ale aj výskumný materiál 
z dotazníkových akcií. Pozri bližšie Dotazníky k ľudovým zvykom a tradíciám, 1930 – 1975.



42

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Východiskom analýzy súčasného stavu bola tradičná podoba fašiangov, na základe ktorej 
som sledovala premeny v  tejto sfére od druhej polovice 20. storočia až do súčasnos-
ti. Aktuálnu situáciu približujem na základe súčasného stavu, pričom zdrojom poznania 
bol vlastný kvalitatívny terénny výskum z rokov 2023 – 2024 (interview a pozorovanie) 
v zmieňovaných lokalitách. 

Rodové, vekové a etnické aspekty fašiangov  
v rámci tradičnej kultúry

Táto časť štúdie uvádza základné údaje týkajúce sa fašiangov v rámci tradičnej kultúry, 
ktoré boli základným východiskom v sledovaní ich ďalšieho vývinu. Ide nielen o poznatky 
zo staršej odbornej literatúry, ale aj z  archívnych záznamov či vlastných výskumov. 
Objasňuje, kto, resp. aké skupiny obyvateľov sa zúčastňovali na jednotlivých obyčajových 
aktivitách na základe uvádzaných sociálnych kritérií. 

Fašiangy boli v dávnejšej minulosti súčasťou obyčajovej kultúry všetkých sociálnych tried 
– od roľníkov, remeselníkov cez mešťanov až po šľachtu a kráľov.3 Z hľadiska účasti jed-
notlivých skupín obyvateľstva, či už na základe rodu, veku alebo sociálno-majetkového 
či profesijného statusu, fašiangy aktivizovali rôzne skupiny a boli celospoločenskou zále-
žitosťou, čo v podstatnej miere platí dodnes (Jágerová a kol., 2023: 20). Ak vychádzame 
z materiálov viažucich sa k stavu v tejto oblasti do polovice 20. storočia,4 hlavnými aktér- 
mi fašiangov v kontexte tradičnej vidieckej kultúry v rámci verejných, pre všetkých oby-
vateľov určených aktivít, boli predovšetkým mladí slobodní muži, najmä regrúti. Týkalo 
sa to predovšetkým obchôdzok, vinšovania a vykonávania prosperitných a plodonosných 
úkonov, maskovania, taktiež organizovania tanečných zábav a i. Priestor v celkovom fa-
šiangovom dianí však mali aj iné rodové a vekové skupiny obyvateľov, jednak aktivizujúce 
sa osobitne v priestoroch mimo prístupu ostatnej časti verejnosti, prípadne vystupujúce 
skupinovo v  niektorých aktivitách fašiangového cyklu. Napríklad ženáči sa so svojimi 
manželkami aktivizovali najmä na tanečných zábavách vo fašiangový utorok. Mali nárok 
nielen na obsadenie priestoru na tancovanie na zábave, dokonca z tanečného parketu 
a celkovo z priestoru spoločných tanečných zábav ženáči vyháňali slobodných, nakoľko 
fašiangový utorok bol vnímaný ako deň určený na aktivity zosobášených, čo dokladá aj 
výskumný materiál z Borského Mikuláša.5 

Taktiež dievky a vydaté ženy mávali svoj špecifický priestor na vykonávanie rôznych akti-
vít v závere fašiangov. Organizovali si vlastné stretnutia v osobitných priestoroch, mimo 
hlavných tanečných zábav a účasti širšej verejnosti. Na konci fašiangov vrcholili aj spo-
ločné stretnutia dievok spojené s  pohostením a  zábavou, ktoré súviseli so zavŕšením 

3	 Viaceré doklady k ich sláveniu v prostredí šľachty a kráľovských dvorov uvádzajú z českého prostredia 
Zíbrt (1889; 1910), Vondruška (1991: 48), u nás čiastočne Horváthová (1986: 141).

4	 Mám na mysli záverečné dni fašiangov, počas ktorých vrcholili jednotlivé aktivity rôznych sociálnych 
skupín. 

5  Pozri materiál Ondrejku a Dúžeka (1994). Ešte v povojnovom období fungovala norma, že ženatí muži 
v utorok preberali od mládencov „vládu“ počas utorkovej zábavy. Mládeneckému richtárovi odobrali 
ferulu – symbol jeho statusu, niekdajší znak richtárov alebo cechmajstrov, ktorú počas fašiangov musel 
neustále držať v ruke.



43

ŠT
ÚD

IE
M

ar
gi

ta
 J

ág
er

ov
á

obdobia priadok (Ondrejka, Dúžek, 1994). Ženské aktivity ako spoločné ženské zábavy, 
hostiny, rôzne prosperitné úkony6 sa odohrávali už od tzv. Tučného štvrtku (Tučňica), teda 
posledného štvrtku pred začiatkom pôstu, čo dokladá materiál z viacerých obcí Sloven-
ska.7 Ich súčasťou bolo aj prijímanie mladých neviest medzi vydaté ženy. 

V mnohých lokalitách žiaci v čase fašiangov zavŕšili žiacke obchôdzky a vyberanie darov 
pre učiteľa, ktoré sa viazali na deň sv. Blažeja (3. február). Tento termín vždy spadal do 
fašiangového obdobia, na rozdiel od iného „detského“ obchôdzkového dňa – sv. Gregora 
(12. marec), ktorý bol už súčasťou pôstu.8 Deti mávali v škole (alebo v iných  priestoroch) 
pri tejto príležitosti osobitné hostiny a tanečné zábavy, neraz sprevádzané gajdošom ale-
bo iným hudobným sprievodom. Obchôdzky Od Tučného štvrtku do Popolcovej stredy 
vykonávali aj obecní služobníci (hlásnici, hrobári, pastieri, božeňíci, prísažní...), ktorými boli 
muži v strednom a staršom veku. 

Občasne sa v starších materiáloch objavuje zmienka o tom, že fašiangy, resp. obchôdz-
ky a vyberanie naturálií realizujú chudobnejší mládenci. Hoci informácie o majetkovom 
statuse aktérov fašiangov sú zriedkavejšie, v niektorých lokalitách išlo neraz o poslednú 
fázu existencie fašiangových obchôdzok. Majetkový status mal napríklad vplyv aj na for-
movanie obchôdzkových skupín v Strážach, kde ešte v 30. – 40. rokoch 20. storočia exis-
tovali dve skupiny Turkov, jednu tvorili mládenci z bohatších rodín, druhú chudobnejší.9 

Vo fašiangovom období sa aktivizovali aj sociálne slabšie vrstvy Rómov, ktorí boli v prvej 
polovici 20. storočia v niektorých lokalitách neraz jedinými, resp. poslednými obchôdz-
kármi pri tejto príležitosti, prípadne obchádzali domácnosti súbežne s inými spomínaný-
mi skupinami a žiadali naturálie. Mastné a mäsité zostatky jedál miestami zbierali ešte aj 
na Popolcovú stredu.10 Treba však konštatovať, že ak v akejkoľvek lokalite fungovali fa-
šiangové aktivity nerómskej majority, tá Rómov ako fašiangových aktérov/obchôdzkárov 
medzi sebou neakceptovala s výnimkou Rómov v úlohe muzikantov.

Rodové, vekové a etnické aspekty  
v kontexte súčasných fašiangov

Táto časť textu sa venuje už konkrétnym poznatkom približujúcim rodové, vekové a et-
nické aspekty, ktoré sa dotýkajú aktérov súčasného fašiangového diania vo vybraných 
lokalitách. V úvode je potrebné zdôrazniť, že v Borskom Mikuláši aktéri dodnes v rám-
ci fašiangovej obchôdzky predvádzajú archaický šabľový tanec (pot šable/šable), zatiaľ 
čo v ostatných dvoch skúmaných lokalitách existuje tzv. tanec Turkov, pričom ide o dva 

6  V rámci ženských aktivít sú doložené rôzne úkony, vychádzajúce z princípu mágie podobnosti na 
zabezpečenie rastu ľanu, konope či iných plodín, ako skákanie žien z pece, z lavíc, poťahovanie sa za 
vlasy, ich rozpletanie a česanie, pitie „tuhej“ pálenky na to, aby konope bolo taktiež silné, mocné.

7  Dokladá to napr. výskumný materiál z roku 1942, pozri Dotazníky k ľudovým zvykom a tradíciám, 1930 – 
1975.

8  Viaceré doklady k tejto príležitosti pozri v materiáli Horváthovej (1986). 
9  Údaje z vlastných výskumov.
10  Viaceré údaje v tejto časti čerpám z publikácií Jágerová a kol. (2023: 31-32) a Jágerová (2023).



44

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

rozdielne typy fašiangových tancov.1 Kreovanie jednotlivých skupín aktérov fašiangov 
v  každej obci prebieha na základe určitých kritérií, pričom aktéri fašiangov vystupujú 
ako skupina, ktorá sa prezentuje v rámci jednotlivých aktivít a riadi sa určitými normami. 
Zástupným článkom skupiny je v prípade šablárskych skupín z Borského Mikuláša richtár, 
v prípade skupín Turkov zas kapitán (Štefanov, Šaštín-Stráže). Obaja funkcionári sú vedú-
cimi skupín, zároveň elementom prezentujúcim skupinu navonok pred obyvateľmi obce, 
prípadne pred jej vedením.

Rodové aspekty 

Borský Mikuláš a Borský Peter boli do roku 1975 susediace obce, z ktorých každá mávala 
svoju skupinu šablárov, pozostávajúcu zo slobodných mládencov (slobodňákov). V pon-
delok každá skupina vykonávala obchôdzku v susednej obci, na druhý deň v svojej obci.2 
Aj po ich zlúčení do jednej samosprávy s názvom Borský Mikuláš tu naďalej pôsobili dve 
samostatné skupiny regrútov z  jednotlivých častí, a  to zhruba do konca 20. storočia. 
Dnes sa teritoriálny princíp pri formovaní skupín neuplatňuje, tie sa formujú na základe 
medziosobných vzťahov – navzájom sa oslovujú kamaráti, spolužiaci a pod., bez ohľadu 
na to, z akej časti obce pochádzajú. 

Okrem slobodňákov fotografie dokladujú aj prítomnosť detských obchôdzkárov, a to už 
od 30. rokov 20. storočia, čo potvrdili aj najstarší respondenti. Deti sa zapájali do fašian-
gov aj v povojnovom období, čoho dôkazom nie sú len dobové fotografie, ale aj zábery 
bádateľov zo začiatku 70. rokov 20. storočia.3 Za hlavných aktérov fašiangov však boli 
aj naďalej považovaní slobodňáci, regrúti, čo platí dodnes. Odborné dokumentovanie fa-
šiangov sa preto sústreďovalo na túto skupinu,4 hoci literatúra v druhej polovici 70. rokov 
uvádza viaceré partie obchôdzkárov – škôlkarov, školákov, slobodných mládencov (Lu-
ther, 1978). 

Zaujímavou skutočnosťou boli snahy o presadenie tanca Turkov v tejto obci v 60. rokoch 
a na začiatku 70. rokov 20. storočia (Luther, 1978: 305), ktorý iniciovali a predvádzali 
ženatí muži. Hoci sa v Borskom Mikuláši tento tanec dlhodobejšie neujal, išlo o dôležitý 
impulz v celkovom procese presadzovania sa ďalšej vekovej skupiny v rámci fašiangov 
– po tomto pokuse sa ako nová šablárska skupina objavili ženatí muži – ženáči, ktorých 
v 80. rokoch 20. storočia spomína Magdaléna Rychlíková (1988: 193). Uvádza, že popri 
slobodných mládencoch tu boli dve detské skupiny, ale aj ženáči. Od ostatných skupín sa 
líšili oblečením. Obliekali si konopné  nohavice a košele, teda tradičný mužský odev ob-
chôdzkárov doložený na dobových fotografiách ešte z 30. rokov 20. storočia (Rychlíková, 
1988: 193), preto túto skupinu začali v obci nazývať konopňáci. Už na konci 20. storočia 
sa začali vo fašiangoch aktivizovať ďalšie skupiny ženatých mužov a tak má táto obec 
už dlhodobo doloženú pestrú škálu fašiangových aktérov – od škôlkarov, školákov, cez 

1  Pozri bližšie ich charakteristiku v štúdii k fašiangovým tancom (Dúžek, 1989). 
2	 Potvrdil to výskum, ale podobné informácie uvádzajú aj Holovič (1930), Ondrejka (1958) či Luther 

(1978), na viacerých miestach sa o tom zmieňuje aj Kronika obce Borský Mikuláš, II. diel (1979 – 1996).
3	 Deti odfotografoval aj český bádateľ Tomeš (1979) v roku 1971. 
4	 Pozri viaceré fotografie vo Fonde Tradičnej ľudovej kultúry; dostupné na: Centrum pre tradičnú ľudovú 

kultúru, b. d., po zadaní konkrétnej lokality do vyhľadávača.



45

ŠT
ÚD

IE
M

ar
gi

ta
 J

ág
er

ov
á

slobodných mládencov, až po niekoľko skupín ženatých mužov. V rámci fašiangov bolo 
v roku 2023 zapojených 9 šablárskych skupín, v roku 2024 10 skupín.

V Štefanove je ako najstaršia vrstva fašiangových javov doložená obchôdzka maskova-
ných mužov – herivaškov. Po obci v prvých desaťročiach 20. storočia chodievalo údajne 
aj 20 – 30 skupín herivaškov, jednou z nich boli aj miestni hasiči, ktorí po prvej svetovej 
vojne vytvorili prvú skupinu Turkov (Okasa, 2009: 6). V 20. rokoch 20. storočia sa však aj 
tu určitý čas predvádzal tanec pot šable, ktorý do obce priniesol obyvateľ Borského Mi-
kuláša, až po roku 1928 sa tu natrvalo ujala obchôdzka s tancom Turkov.5 Hoci tento jav 
iniciovali hasiči, neskôr sa spájal s regrútmi, ktorí sa pred odchodom na vojenčinu sym-
bolicky lúčili s obyvateľmi obce obchôdzkou spojenou s tancom Turkov. Skupiny Turkov 
a herivaškov tu dlhodobo vykonávajú obchôdzky tak, že v pondelok a utorok po obci cho-
dievajú Turci, v utorok aj herivaškovia, ktorí taktiež predvádzajú tanec Turkov. Ide o dve 
samostatné skupiny s vlastnými funkcionármi, vlastnými trasami v rámci obce. V Štefano-
ve sa naďalej dodržiava pravidlo, že Turkami sú výlučne mladí slobodní mládenci vo veku 
regrútov, zatiaľ čo herivaškom sa v súčasnosti môže stať ktokoľvek, kto sa zamaskovaný 
zapojí do fašiangového sprievodu, teda aj ženy, dievčatá, dokonca i tí, ktorí nepochádza-
jú a ani nebývajú v obci. V skupine herivaškov sa teda môžu objaviť ľudia akéhokoľvek 
veku (spravidla ide o dospelých a tínedžerov), stavu a rodu, zatiaľ čo fotografie zo 70. 
– 80. rokov, a taktiež výskum potvrdili niekdajšiu výlučnú účasť mužov v maskovanom 
sprievode.6 Je zaujímavé sledovať, že dve paralelne fungujúce fašiangové aktivity majú 
v jednej lokalite rozdielny vývin. Staršia forma – obchôdzky maskovaných herivaškov – sa 
z tradične „mužskej“ záležitosti vyvinula smerom k vyrovnávaniu zastúpenia jednotlivých 
rodových a vekových skupín v nej, zatiaľ čo v rámci obchôdzky Turkov ide o kontinuitu 
zastúpenia tradičných aktérov –  slobodní mládenci, regrúti.  

Fotografie dokladajú existenciu fašiangových obchôdzok Turkov v Šaštíne a v Strážach už 
od 20. rokov 20. storočia.7 V rámci obchôdzky predvádzali tanec Turkov, ktorých sprevá-
dzali muzikanti a maškare so šabľami v rukách. Hoci obchôdzku vykonávali slobodní mlá-
denci, v druhej polovici 20. storočia sa v Šaštíne popri slobodných mládencoch objavili aj 
ženatí obchôdzkári. Podľa miestnej monografie k tomu prvý raz došlo v roku 1964 (Oveč-
ka, 2018: 308). V Šaštíne sa zaužívalo pravidlo, že slobodní muži vykonávajú obchôdzku 
v pondelok, ženatí v utorok, ale len v rámci tejto časti lokality.8 Počas niektorých rokov 
sa už od 70. rokov ako obchôdzkári občas objavovali v skupine ženatých mužov aj menší, 
asi 10-roční chlapci. Išlo o synov obchôdzkárov alebo ich rodinných príslušníkov, ktorí 
sa popri starších priúčali tancu a celkovému priebehu obchôdzky. Fotografický materiál 
z roku 1978 však dokladá samostatnú skupinu Turkov-školákov na maškarnom plese detí 
v Strážach. Skupinu sformovala učiteľka základnej školy. Deti predviedli tanec v škole 
a absolvovali aj obchôdzku po obci, no detské skupiny sa tu však natrvalo nepresadili. 
Výrazná zmena nastala v roku 1996, keď sa v časti Šaštín v materskej škole pod vede-
ním učiteľky vytvorila skupina malých Turkov-predškolákov. Ako obchôdzkári navštevo-

5	 Údaje uvádza niekdajší miestny učiteľ, hudobník a zberateľ F. Zemánek (1994).
6	 Pozri poznámku č. 14.
7	 Na viacerých miestach pozri monografiu Šaštína-Stráží (Ovečka, 2018). 
8	 Šaštín-Stráže vznikli zlúčením dvoch samostatných lokalít v roku 1960, v roku 2001 získali štatút mesta. 



46

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

vali nielen miestnu časť mesta, rôzne inštitúcie (mestský úrad, dom seniorov...), dokonca 
sa autobusom odviezli až do Senice na okresný úrad, kde predviedli tanec sprevádzaný 
akordeonistkou. Predškoláci ako samostatná skupina v rámci fašiangov v časti Šaštín pô-
sobia kontinuálne až do súčasnosti, v roku 2023 vznikla obdobná skupina aj v materskej 
škole v časti Stráže. V rokoch 2023 a 2024 boli na území tohto mesta do fašiangov za-
pojené nasledovné skupiny: partia slobodných mužov v časti Stráže, dve partie mužov 
(slobodní a ženatí) v časti Šaštín, a dve skupiny predškolákov (Šaštín, Stráže). 

Ako som uviedla, vo všetkých troch skúmaných lokalitách je rozhodujúcou kategóriou na 
zapojenie sa do fašiangového diania príslušnosť k mužskej populácii. V tomto smere jed-
notlivé lokality nadväzujú na tradičný model a dokladá to silný tradicionalizmus v trans- 
misii rodových rolí v tejto oblasti. Aktuálna situácia v sledovanej téme sa však od lokali-
ty k lokalite líši určitými špecifikami, na ktoré chcem upozorniť. Zo stručného prehľadu 
je evidentné, že muži/chlapci sú hlavnými aktérmi fašiangov, zároveň výlučnými členmi 
obchôdzkových skupín, čo je nielen dôsledok silného tradicionalizmu, ale pravdepodob-
ne súvisí aj s celkovým charakterom tancov – ide o pozostatky zbrojných vojenských, 
povelových tancov, čiže sféru, ktorá je dlhodobo vnímaná ako výlučne mužská záležitosť. 
Ženy v sledovaných lokalitách neprenikli do týchto aktivít, len zhruba pred dvadsiatimi 
rokmi sa začala v Šaštíne počas niekoľkých rokov ako sprievodná maškara objavovať žena 
v strednom veku.9 Ale Turkami, podobne ako šablármi v Borskom Mikuláši, boli a naďalej 
sú vždy len muži/chlapci. Zaznamenala som len jeden prípad, keď mali v materskej škole 
v časti Šaštín málo chlapcov, tak obliekli jedno dievčatko za Turka a zaradili ho do skupiny, 
išlo však o výnimočnú situáciu. Dievčatá-predškoláčky tu však každoročne pôsobia v úlo-
he maškár predstavujúcich čarodejnice alebo Cigánky. Aj s najstaršou skupinou z Borské-
ho Mikuláša, s konopňákmi, sa objavila ako sprievodná maškara žena v strednom veku, 
išlo viac-menej o ojedinelú situáciu a len v prípade tejto skupiny najstarších účastníkov. 

Výskum ukázal, že v rámci fašiangov ženy realizujú predovšetkým servis hlavným akté-
rom – chlapcom a mužom. Ide o zabezpečenie oblečenia, jeho údržby, príprava pohoste-
nia či už doma, alebo jeho príprava a podávanie pri celkovej starostlivosti o obchôdzká-
rov a i. Zhruba od 70. rokov sa ženy začali aktivizovať v procese transmisie daných javov 
v prípade detí (učiteľky v materských a základných školách, vedúce folklórnych súborov), 
ale za posledné zhruba dve desaťročia túto sféru zastrešujú opätovne muži. Osobitné 
postavenie majú partnerky obchôdzkárov (v prípade Borského Mikuláša hlavnej skupiny 
slobodňákov). Sú prítomné na zábavách, v rámci ktorých sprevádzajú svojich partnerov. 
V Borskom Mikuláši si dokonca môžu pred ukončením utorkovej zábavy v sále zaskákat 
šable (zatancovať šabľový tanec), pričom ide o jedinú lokálnym spoločenstvom tolerova-
nú situáciu, keď tento tanec na verejnosti tancujú ženy, čo sa po prvý raz objavilo na za-
čiatku 21. storočia. Aj v Šaštíne-Strážach je ženám, partnerkám obchôdzkárov, venovaná 
zvýšená pozornosť počas tanečnej zábavy, v rámci ktorej ich Turci po predvedení niekoľ-
kých kolečiek fašiangového tanca vyzvú do tanca. Dokonca ich následne obdarovávajú 
kvetmi alebo nejakou drobnosťou (čokoláda).  

9	 Išlo o miestnu obyvateľku stredného veku, ktorá pomáhala aj na večerných zábavách pri vyberaní 
vstupného, niekoľko rokov pôsobila v rámci obchôdzok ako maškara. Nebola to však jediná žena, ktorá 
plnila v skupine túto funkciu.



47

ŠT
ÚD

IE
M

ar
gi

ta
 J

ág
er

ov
á

Frekventovanejšie sa dievčatá/ženy začali objavovať ako členky sprievodných hudob-
ných zoskupení v Borskom Mikuláši, čo súviselo s nárastom počtu skupín obchôdzkárov 
a so snahou každej skupiny mať čo najreprezentatívnejší hudobný sprievod pozostávajúci 
z viacerých hudobníkov. V súčasnosti šablárov popri muzikantoch sprevádzajú aj viaceré 
muzikantky, najmä z radov mladej generácie. V časti Šaštín od 90. rokov asi do roku 2015 
dlhodobo pôsobila ako sprievodná muzikantka miestna Rómka, hráčka na akordeón, za 
posledné roky sú sprievodnými hráčmi muži, podobne ako v Štefanove (akordeón, he-
ligónka, v prípade sprievodu herivaškov aj bubny). 

Vekové aspekty fašiangov a statusový symbolizmus

Okrem zastúpenia jednotlivých rodov vo fašiangoch sú zaujímavou oblasťou aj symboly, 
ktoré odkazujú nielen na rod, ale najmä na vek a fakt, či ide o slobodného alebo ženaté-
ho/rozvedeného aktéra. V rámci fašiangových obchôdzok sa v Borskom Mikuláši používa 
tradičný lokálny mužský odev, pričom statusový symbolizmus sa tu prelína so základnou 
diferenciáciou obchôdzkárov na slobodných a ženatých, resp. aj rozvedených, ktorí môžu 
byť súčasťou fašiangových skupín ženáčov. Pochopiteľne, ak už bol muž ženatý a neskôr 
sa rozviedol, nemôže vstupovať do skupín slobodných šablárov. 

Podobne ako Jakubíková (1990: 25) na príklade svadby, aj v tomto sledovanom cykle 
možno jednoznačne hovoriť o  zvýšenom statuse detí, čo dokazuje nielen existencia 
detských skupín v Borskom Mikuláši, ale aj v Šaštíne-Strážach, v niektorých prípadoch 
inštitucionálne zastrešenie prípravy detí (oproti niekdajšiemu spontánnemu tradovaniu 
sledovaných javov), celkovo zvýšená pozornosť venovaná deťom v tejto oblasti (nácvi-
ky, príprava detí na obchôdzku pod dohľadom dospelých). V Borskom Mikuláši zvýšenie 
statusu detí v rámci fašiangov dokladuje aj obliekanie detí do zmenšených kópií mlá-
deneckého tradičného odevu, spolu so znakmi vekového a  statusového symbolizmu 
– nosenie kosírkov na klobúku či ručníka za pásom a pod., ktoré sa objavujú u detí od 
60. rokov 20. storočia, teda v čase, keď už niekoľko desaťročí nosenie tradičného ode-
vu a  statusových symbolov nefungovalo v  prostredí mládencov. Takéto označovanie 
slobodných mládencov nadviazalo na niekdajší dlhodobo tradovaný kultúrny jav pre-
zentujúci status mládenca. V súčasnosti ho však nosia aj šablári-školáci a  ich odev sa 
za vyše polstoročie ničím nelíši od odevu mládencov. Kosírky obyvatelia obce vnímajú 
predovšetkým ako estetickú súčasť výzdoby klobúka, resp. miestneho ľudového odevu 
mládenca, dlhodobejšie už aj detí, a nie ako znak či symbol slobodného stavu, resp. 
statusu mládenca.

Hoci sú deti v Borskom Mikuláši minimálne storočie integrálnou súčasťou fašiangového 
diania popri dospelých, v Šaštíne-Strážach sa v ňom stabilnejšie objavili relatívne nedáv-
no (koniec 90. rokov 20. storočia). V Štefanove deti nie sú súčasťou fašiangových akti-
vít dospelých. Na druhej strane však treba zdôrazniť, že vo všetkých troch lokalitách sa 
už zhruba polstoročie pripravuje pre deti osobitná fašiangová príležitosť, organizovaná 
miestnymi školskými inštitúciami a samosprávami – maškarné plesy/zábavy pre deti, čo 
tiež poukazuje na zvýšenie ich celkového statusu v rámci spoločnosti. 

Osobitnou problematikou v prípade obchôdzkárov z Borského Mikuláša sú šable, ktoré 
patria k významným statusovým symbolom. V  tomto prípade existujú už desaťročia 
všeobecne akceptované normy, že kovové šable používajú len skupiny slobodnej mlá-



48

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

deže (slobodňáci) ako hlavní aktéri fašiangov. Ostatní, či už deti-školáci alebo ženáči 
(mladší ženáči, ale aj najstarší konopňáci), nosievajú drevené šable. Hoci na najstarších 
fotografiách aj v prípade detí evidujeme kovové šable, resp. naopak, pri slobodných 
občasne aj drevené, prípadne nahrádzanie šablí vreckovkami a šatkami,10 za posledné 
desaťročia sa stalo normou odlíšenie skupín aj na základe tejto rekvizity a priradenie 
„riadnych“ kovových šablí len dominantným skupinám fašiangov –  slobodným mláden-
com.  

Vekový aspekt sa v jednotlivých úkonoch najevidentnejšie prejavuje opäť v Borskom Mi-
kuláši, keďže tam funguje širšia škála aktérov z hľadiska veku (mladší školáci, starší ško-
láci, niekoľko skupín slobodných mládencov, niekoľko skupín ženáčov, z  nich najstarší 
muži – konopňáci) v kombinácii so skutočnosťou, či ide o slobodných alebo ženatých/
rozvedených mužov. Vekové diferenciácie sú zohľadňované už v rámci akejsi štartovacej 
zložky celého fašiangového diania, tzv. Maxikola – hromadného predvádzania šabľového 
tanca všetkými skupinami na jednom mieste spoločne, ktoré sa tu každoročne koná od 
roku 2008. Už samotný nástup a zoradenie skupín sa riadi normou, že sa postupuje od 
najmladších, cez slobodných, ženatých až po najstarších mužov. Zoradenie jednotlivých 
skupín na základe veku sa uplatňuje už pri vychádzaní skupín fašiangárov z kultúrneho 
domu, taktiež pri následnom nástupe na plochu, kde sa každoročne predvádza spoločné 
fašiangové koleso, až po odovzdávanie ferulí11 pre jednotlivých richtárov skupín staros-
tom, ktorý taktiež postupuje od najmladších po najstarších. 

Skupina slobodných mládencov, ktorí sú najbližšie regrútskemu veku, je v obci  považo-
vaná za hlavnú šablársku skupinu a má v rámci ostatných fašiangových skupín najvyš-
ší status. Ten sa prejavuje právom prítomnosti na tanečnej zábave v tradičnom odeve 
a možnosťou predvádzať šabľový tanec v sále v pravidelných časových intervaloch (zhru-
ba každú hodinu),12 ale aj participáciou na pochovávaní basy v závere utorkovej zábavy 
(skupina prináša basu do sály, stojí okolo nej, odnáša ju...). Ostatní fašiangári, okrem detí, 
sa môžu zúčastniť zábavy bez kroja ako radoví účastníci, ktorí tu neplnia žiadne obyčajo-
vé funkcie. 

V prípade obchôdzok Turkov sú aktéri oblečení v jednotnom type uniformného obleče-
nia, rozšíreného vo viacerých lokalitách Záhoria, kde sa tento tanec dodnes predvádza 
(biela košeľa, červené nohavice, červená čiapka typu tureckého fezu, šerpy). V Štefanove 
sa dodnes prísne zachováva pravidlo účasti slobodných mládencov v skupine Turkov, to 
isté aj v časti Stráže v Šaštíne-Strážach. V časti Šaštín už niekoľko desaťročí funguje aj 
skupina Turkov-ženáčov, ktorí vykonávajú obchôdzku len v utorok. Všetky skupiny Turkov 

10	 Šable pri šabľovom tanci tvoria spojivo medzi tanečníkmi, ide o dôležitú rekvizitu, ktorá aktérov nielen 
bližšie charakterizuje, no hlavne vzájomne prepája a je súčasťou viacerých motívov v tanci. V prípade 
absencie šablí sa v staršom období mohli použiť nielen palice, prúty, ale aj spomínané textílie. 

11	 V rámci zahájenia fašiangov sa v tejto obci začalo vykonávať v rámci tzv. Maxikola slávnostné 
odovzdávanie ferulí – insígnií richtárov, ktoré každoročne realizuje starosta obce. Podrobnejšie informácie 
pozri v práci Jágerová a kol. (2023: 79-80). 

12	 Donedávna počas zábav predvádzali šabľový tanec viaceré skupiny slobodných mládencov, 
no návštevníci sa sťažovali na časté prerušovanie tanečnej zábavy, preto sa organizátori spolu 
s vedením obce dohodli na pravidle, že túto úlohu bude počas zábav plniť len hlavná regrútska 
skupina.



49

ŠT
ÚD

IE
M

ar
gi

ta
 J

ág
er

ov
á

(deti, slobodní, ženatí) v oboch lokalitách používajú trvalo zelené rastliny, ktoré sú súčas-
ťou výzdoby fľašiek nosených obchôdzkármi v rukách, taktiež výzdoby čiapok a šerp no-
sených na hrudi či ustrojenia čiapky kapitánov (obe obce) a družbu (len v Štefanove). Trva-
lo zelené rastliny (buxus, rozmarín, asparagus...) nosia na zmienených častiach oblečenia 
v kombinácii s kvietkami a so stužkou vo farbách trikolóry. V súčasnosti tieto doplnky nie 
sú vnímané ako symbol slobodného stavu prípadne mladosti, ale ako dekoratívny prvok, 
ozvláštnenie odevu Turkov, ktoré sa tradovalo z  minulosti v  prípade slobodných mlá-
dencov a prenieslo sa aj na ostatné skupiny. Oblečenie Turkov a celkové ustrojenie je vo 
všetkých vekových kategóriách v zásade totožné, a to bez ohľadu na vek, stav a celkový 
status či lokalitu.13

Etnické aspekty fašiangov 

Ako som už uviedla, ak sa v rámci tradičných spoločenstiev konali fašiangové obchôdz-
ky majority, tá Rómov ako členov obchôdzkových skupín neakceptovala, výnimkou bola 
len ich prítomnosť ako sprievodných muzikantov. V skúmaných obciach sa problematika 
súžitia Nerómov a Rómov dotýka všetkých troch a zasahuje aj oblasť fašiangov, preto im 
venujem osobitnú pozornosť. 

V Borskom Mikuláši ešte pred niekoľkými rokmi platila norma, „že cigáni nepatria na ob-
chôdzku“ a ani sa nemôžu stať šablármi.14 Situácia v tejto oblasti sa však zmenila a súčas-
ťou skupiny konopňákov sú od roku 2015 aj miestni Rómovia. Táto skupina sa označuje 
iniciálkami Ž + S + R (ženatí, slobodní, rozvedení), uvádzanými na pokladničke, ale aj na 
komíne grilu na pojazdnom bare, ktorý skupina nosieva počas fašiangovej obchôdzky so 
sebou. Za posledné roky k tejto skratke na pokladničke pribudlo aj písmeno C (ako Cigáň), 
ako manifestovanie skutočnosti, že medzi seba prijali aj Rómov. Interpretovali to ako 
recesiu, zábavný moment a doslovné vyobrazenie skutočnosti, že už akceptujú aj členov 
tejto minority. Dokonca jeden z Rómov v roku 2023 zapojil do skupiny aj svojho malého 
syna, školáka, ktorý sa zúčastnil na obchôdzke s týmito najstaršími mužmi. Chlapec sa 
zapájal nielen do tanca, ale aj do celkového fašiangového diania počas obchôdzky, lebo 
sa nedostal medzi najmladších školákov pre dostatočný počet detí v tejto skupine. 

Dôležitosť rómskych aktérov v  tejto sfére je najevidentnejšia v  Šaštíne-Strážach (časť 
Šaštín), kde sa Rómovia zúčastňujú na obchôdzkach už niekoľko desaťročí a tvoria pod-
statnú časť skupiny Turkov, to isté sa týka aj hudobného sprievodu. Podľa vyjadrení jed-
ného z dlhoročných obchôdzkárov ide o bežnú situáciu a tí istí Rómovia sú členmi skupi-
ny aj niekoľko rokov po sebe. Tanec Turkov predvádzajú nielen pred domami nerómskych, 
ale aj rómskych rodín, ak si ho domáci želajú a zaplatia zaň.

V miestnych novinách z roku 2004 sa v správe o fašiangoch v jednom z článkov uvádza 
poďakovanie rómskym chlapcom i dievčatám, či už Turkom alebo harmonikárom, ktorí ich 
voďili: 

... že pokiaľ Rómovia na východe plienili a rabovali, v televíznych novinách sme vi-

13	 Mierne odlišnosti možno badať v tom, že niektoré skupiny majú kravatu, iné motýlika alebo len 
uviazanú červenú stužku pod golierom košele, taktiež v šerpách (farba, spôsob viazania a i.). 

14	 Vyjadrenie jedného z Rómov, ktorý sa do obce prisťahoval. 



50

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

deli ich chatrče, otrhané, špinavé, usoplené deti – v tých dňoch naši rómski chlap-
ci, čistunkí, v snehobielych košeliach, rozdávali ľuďom radosť a potešenie. Ich prí-
bytky sa už ničím neodlišujú od príbytkov ,bielych' a ich deti chodia do školy čisté, 
navštevujú knižnicu a na ulici sa vedia slušne pozdraviť.15 

Táto lokalita je dlhodobo príkladom spoločného súžitia majority s touto minoritou a vy-
rovnávaním sociálnych a kultúrnych rozdielov medzi nimi. Prejavuje sa, okrem iného, aj 
zastúpením Rómov ako plnohodnotných členov skupín Turkov. Obchôdzkári ani domáci 
obyvatelia túto skutočnosť nevnímajú problematicky a pokladajú to za prirodzený jav. 
Rómovia sa v tejto obci už dlhodobo zapájajú do fašiangového diania aj ako súčasť hu-
dobného sprievodu, dokonca, ako v jedinej zo skúmaných lokalít tu už od 90. rokov pô-
sobila dlhodobejšie miestna Rómka, akordeonistka, sprevádzajúca obchôdzkárov.

Odlišná situácia je v Štefanove, kde sa Rómovia do fašiangových aktivít nezapájajú. In-
formátori uvádzali len jeden prípad miestneho Róma, asi spred ôsmich rokov, ktorý sa 
stal súčasťou obchôdzkovej skupiny Turkov. Podľa miestnych organizátorov fašiangového 
sprievodu rozdielnu etnicitu nevnímajú ako problém a prípadné zapojenie sa Rómov do 
skupiny Turkov by uvítali, lebo z roka na rok je problematickejšie dať dokopy partiu s dos-
tatočným počtom obchôdzkárov. V praxi sa však takéto prípady neobjavujú a  naďalej 
sú fašiangovými aktérmi výlučne zástupcovia majority. Pokiaľ ide o maskovaný sprievod 
herivaškov, organizátori nemajú vedomosť o  tom, že by sa v ňom zúčastňovali domáci 
Rómovia. Ak by však ktokoľvek prišiel zamaskovaný, môže sa zapojiť do sprievodu bez 
ohľadu na etnicitu, čo sa však opätovne v praxi nedeje a naďalej pretrvávajú určité kultúr-
no-sociálne bariéry v tejto oblasti. Počas fašiangovej obchôdzky v Štefanove však Turci 
navštevujú aj rómsku časť obce, ktorá je evidentná, oddelená od ostatnej časti obce, ako 
v jedinej zo skúmaných lokalít, kde si domáci objednávajú tanec, ale maskovaný sprievod 
herivaškov v utorok tadiaľto z časových dôvodov neprechádza.

Záver

Fašiangy a aktivity v rámci nich boli v tradičnej kultúre sférou pôsobenia mužov/mláden-
cov, na čo nadväzuje aj ich aktuálny stav v sledovaných lokalitách. Pri začlenení sa do 
fašiangovej obchôdzky je rozhodujúcou skutočnosťou rod, resp. príslušnosť k mužskej 
populácii. Status chlapca či muža (slobodného, alebo ženatého/rozvedeného), taktiež 
jeho vek sú dôležitými faktormi na začlenenie sa do konkrétnej skupiny obchôdzkárov. 
V otázke rozdelenia rol v rámci fašiangového cyklu v sledovaných lokalitách je evident-
ný pretrvávajúci tradicionalizmus. V rámci fašiangových obyčají na príklade týchto troch 
lokalít nemožno potvrdiť v úvode nastolenú tézu o zániku významu rodovo-vekovej prí-
slušnosti v obyčajach – tu naďalej pretrváva dôležitosť rodu, ale i veku, taktiež aj stavu, 
na zaradenie sa do konkrétnej skupiny. Oproti tradičnej kultúre za posledné desaťročia 
pribudol status „rozvedený“, ktorý muža radí do skupiny ženatých.  

Na základe výskumu možno konštatovať, že v  porovnaní so stavom v  rámci tradičnej 
kultúry vo všetkých troch skúmaných lokalitách pribudli v rámci fašiangových aktivít ďal-
šie vekové skupiny. Dokladá to už takmer polstoročná prítomnosť skupín starších mu-

15	 Pozri podrobnejšie správu o fašiangovom dianí z roku 2004 v miestnych novinách (Ovečková, 2004: 13).



51

ŠT
ÚD

IE
M

ar
gi

ta
 J

ág
er

ov
á

žov-ženáčov v Šaštíne-Strážach (časť Šaštín), od konca 90. rokov aj detí predškolského 
veku (v časti Šaštín), od roku 2023 aj v Strážach. V Borskom Mikuláši a v časti Šaštín 
sa dodržiava rozdelenie obchôdzkárov na ženatých a  slobodných, pričom neraz ide 
o slobodných mužov mimo regrútskeho veku, ktorí sa so skupinou slobodných zúčastňujú 
obchôdzok aj niekoľko rokov po sebe, až kým sa neoženia. 

Ženatí muži sa začali zapájať do fašiangových obchôdzok v druhej polovici 60. rokov 20. 
storočia a v súčasnosti sú ženáči v Borskom Mikuláši a v časti Šaštín už desaťročia integ-
rálnou súčasťou fašiangových obchôdzok. Nielen teda vek, ale aj fakt, či je muž slobodný 
alebo ženatý/rozvedený, je naďalej kľúčovým v zaradení sa do konkrétnej skupiny šablá-
rov či Turkov. 

V Štefanove platí naďalej tradičná norma, že medzi Turkov sa môžu začleniť len slobodní 
mládenci v regrútskom veku (stredoškoláci), v tomto smere tu pretrváva silný tradiciona-
lizmus. Hoci aktérmi fašiangových obchôdzok Turkov sú kontinuálne slobodní mládenci 
v regrútskom veku, v utorkovom sprievode herivaškov sú možnosti účasti prakticky ne-
obmedzené – jedinou podmienkou je byť zamaskovaný, a to akýmkoľvek spôsobom. Táto 
obec je príkladom fungovania dvojakého modelu – jednak tu pretrváva tradičný postup 
pri  obsadzovaní pozícií v rámci skupiny Turkov, na druhej strane v utorkovom sprievode 
herivaškov došlo k vyrovnaniu rodových rolí, neplatia tu ani vekové obmedzenia, ba do-
konca podmienkou účasti nie je ani príslušnosť k tejto lokalite. Súčasťou tejto nehomo-
génnej skupiny fašiangových aktérov, pozostávajúcej z vyše stovky maskovaných postáv 
herivaškov, môže byť za posledné zhruba dve desaťročia ktokoľvek – ženy, muži, slobod-
ní/ženatí/vydaté/rozvedení, vekovo však ide o tínedžerov a mladých dospelých. 

Napriek tomu, že pribudli ďalšie vekové skupiny zapojené do fašiangových obchôdzok, 
dominantnú pozíciu má naďalej mužská slobodná mládež v období veku regrútov. Nielen 
v prípade fašiangového cyklu, ale aj pri iných kalendárnych obyčajových príležitostiach 
status regrúta prežíva v mnohých lokalitách Slovenska naďalej, aj napriek zrušeniu povin-
nej vojenskej služby (Jágerová, 2020), ktorá u nás nefunguje už takmer dve desaťročia. 
Termín regrút sa v sledovaných lokalitách (a nielen tam) naďalej používa a je vyjadrením 
akéhosi nároku a práva byť členom fašiangovej skupiny obchôdzkárov, čo sa najevident-
nejšie prejavuje v Borskom Mikuláši a Štefanove (v prípade Turkov). V tomto smere jed-
noznačne platí už skôr zmieňované konštatovanie, že obyčaje prežívajú podmienky, kto-
ré ich zrodili a neraz sú obrazom stavu jestvujúceho v minulosti (Jakubíková, 1990: 19). 

Hoci už dlhodobejšie pozorujeme v mnohých lokalitách Slovenska v rámci rôznych oby-
čají vyrovnávanie pozícií rodov pri obsadení obyčajových rolí, či už na príklade obyčají 
spojených s narodením (Jakubíková, 1995), svadobného cyklu (Jakubíková, 1990), alebo 
pohrebného cyklu (Jágerová, 2008), na prezentovanom fašiangovom cykle je príslušnosť 
k mužskému rodu naďalej rozhodujúcou okolnosťou, ktorá je hlavnou podmienkou na 
zapojenie sa do fašiangového diania. Neplatí to však v prípade sprevádzajúcich muzikan-
tiek či občasných maskovaných postáv, kde ženy prenikli a pôsobia, ide však o novodobý 
jav. K vyrovnávaniu rodových rozdielov a masívnejšiemu nástupu žien/dievčat dochádza 
v muzikantskej zložke, ktorá sprevádza jednotlivé šablárske skupiny v Borskom Mikuláši, 
pričom táto možnosť sa objavila aj v prípade skupiny Turkov z časti Šaštín.

Z mnohých, nielen vidieckych lokalít, poznáme príklady, keď ženy majú v rámci fašiangov 
doslova prevahu vo viacerých aktivitách, čiže došlo k feminizácii niekdajších mužských 
aktivít (ženy v maskovaných sprievodoch, obchôdzkárky, muzikantky, účastníčky pocho-



52

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

vávania basy...), taktiež k presúvaniu aktivít vo fašiangoch do vyššieho veku (dôchod-
covia/dôchodkyne). Dokonca aj napriek tomu, že vo vedľajšej obci skúmaných lokalít, 
v Šajdíkových Humenciach, sa v roku 2018 objavili v rámci fašiangov v úlohe Turkov star-
šie ženy, zastúpenie aktérov vo fašiangoch vo vybraných lokalitách vybočujú z  týchto 
novších tendencií a  jednoznačne potvrdzujú kontinuitu tradičného modelu a  tradične 
mužských obyčajových rolí, taktiež výsadné postavenie mládencov a mužov pri predvá-
dzaní obchôdzkových tancov, ako i následnom fašiangovom dianí.

Hoci evidujeme všeobecne v spoločnosti za posledné desaťročia nárast hodnoty dieťaťa 
v spoločnosti oproti tradičným spoločenstvám, nemusí sa táto skutočnosť prejaviť uni-
verzálne a všade ani v oblasti fašiangov v podobe preberania a napodobňovania úkonov 
dospelých, ich odevu a iných javov. Deti sú, aj vzhľadom k svojmu veku, vnímané skôr 
ako ozvláštnenie fašiangov v Šaštíne-Strážach, zatiaľ čo v Borskom Mikuláši plnia viaceré 
funkcie v rámci fašiangov ako legitímnej obchôdzkovej skupiny, ktorá vo všetkých sme-
roch realizuje také isté úkony ako slobodní regrúti, či skupiny ženatých mužov. Výnim-
kou je len fašiangová zábava, ktorej sa deti, pochopiteľne, nezúčastňujú. V Štefanove sa 
v rámci fašiangových obchôdzok deti neaktivizujú, vo všetkých troch lokalitách majú deti 
vyhradený priestor v rámci fašiangov na osobitných maškarných báloch.

Etnicita, resp. príslušnosť k rómskej menšine bola dlhodobo významnou prekážkou na 
zapojenie sa do fašiangových aktivít majority, ale aj v tomto smere došlo k odstráneniu 
bariér. Rómovia sú v súčasnosti členmi obchôdzkárskych skupín, čoho dokladom sú nie-
len Turci zo Šaštína-Stráží, ale už niekoľko rokov aj najstaršia skupina šablárov z Borského 
Mikuláša. V Štefanove sa Rómovia do fašiangových obchôdzok ani sprievodu nezapájajú. 

Na záver možno konštatovať, že aj keď sa v období socializmu objavili v procese trado-
vania na určitý čas ženy, za posledné desaťročia je transmisia sledovaných javov v Bor-
skom Mikuláši a v Štefanove výlučne mužskou záležitosťou. Len v Šaštíne-Strážach do 
tohto procesu zasahujú ženy-učiteľky v materskej škole, ktoré už viac ako dve desaťročia 
pripravujú predškolákov na fašiangovú obchôdzku. Na príklade sledovaných lokalít však 
možno jednoznačne dokladovať pretrvávanie dôležitosti a dominanciu mužov/chlapcov 
v realizácii jednotlivých aktivít v rámci fašiangov. 

Referencie

Centrum pre tradičnú ľudovú kultúru. (b. d.). Fond tradičnej ľudovej kultúry. Získané 9.6.2023, 
z https://fondtlk.sk/sk/vysledky/?pg=8&iset=3&pg=6# 

Dotazníky k ľudovým zvykom a tradíciám, 1930 – 1975 (inv. č. 244) [súbor dát]. Archív 
Etnografického múzea SNM v Martine.

Dúžek, S. (1989). Ľudové tance vo fašiangových obyčajoch na Slovensku. In O. Elschek (Ed.), 
Musicologica Slovaca. Ľudové hudobné a tanečné zvykoslovie (s. 158-203). Bratislava: VEDA. 

Holovič, A. (1930). Pamätnica J. Hollého. Trnava: Spolok sv. Vojtecha. 

Horváthová, E. (1986). Rok vo zvykoch nášho ľudu. Bratislava: Tatran.

Jágerová, M. (2008). Posledné zbohom... Súčasné pohrebné obyčaje. Nitra: UKF. 

Jágerová, M. (2020). Inšpiračné zdroje kultúrno-spoločenských podujatí a slávností v súčasnom 
vidieckom prostredí (na príklade obcí Vlachovo, Soblahov, Malé Dvorníky a Liptovská Teplička). 
Národopisná revue, XXX(3), 223-235.

Jágerová, M. (Ed.). (2023). Fašiangy na Slovensku vo vidieckom prostredí – kontexty minulé a súčasné. 
Zborník textových a vizuálnych materiálov. Nitra: Univerzita Konštantína Filozofa. 

https://fondtlk.sk/sk/vysledky/?pg=8&iset=3&pg=6
https://kis.ukf.sk/opacXE?fn=*recview&uid=385524&pageId=resultform


53

ŠT
ÚD

IE
M

ar
gi

ta
 J

ág
er

ov
á

Jágerová, M., Beňušková, Z., Garaj, B. (2023). Súčasné podoby fašiangov vo vidieckom prostredí na 
Slovensku. Nitra: Univerzita Konštantína Filozofa. 

Jakubíková, K. (1990). Pohlavná a veková diferenciácia v svadobných obyčajach na Slovensku. 
Slovenský národopis 38(1-2), 19-27.

Jakubíková, K. (1995). Maskulinizácia či feminizácia obradov životného cyklu? In V. Feglová 
(Ed.), Tradičná ľudová kultúra a výchova v Európe (s. 120-125). Nitra: Katedra folkloristiky 
a regionalistiky VŠPg v Nitre.

Kligman, G. (1988). The Wedding of the Dead. Ritual, Poetics and Popular Culture in Transylvania. 
London, Los Angeles: University of California Press, Barkley.

Luther, D. (1978). Prvky konštituovania tradície v súčasnosti (Na príklade analýzy fašiangových 
obyčají). Slovenský národopis, 26(2), 302-313.

Navrátilová, A. (1998). Role ženy v obřadní kutuře. In H. Hlôšková, M. Leščák (Eds.), Žena z pohľadu 
etnológie (s. 20-26). Bratislava: Prebudená pieseň.

Oakley, A. (2000). Pohlaví, gender a společnost. Praha: Portál.

Obecný úrad Borský Mikuláš. (1979 – 1996). Kronika obce Borský Mikuláš, II. diel. Knižnica 
Obecného úradu v Borskom Mikuláši.

Okasa, M. (2009). Z historických prameňov. Štefanovinky, III(1), 6.

Ondrejka, K. (1958). Na Búrech. Ľudová tvorivosť, VIII(3), 136.

Ondrejka, K., Dúžek, S. (1994). Tance a hry z Borského Mikuláša a Petra. In E. Fordinálová, (Ed.), 
Borský Mikuláš (s. 65-79). Skalica: Záhorské múzeum Skalica pre OÚ Borský Mikuláš.

Ovečka, Š. (2018). Šaštín-Stráže. Šaštín-Stráže: Mestský úrad Šaštín-Stráže.

Ovečková, E. (2004). V kultúrnych domoch počas fašiangov.... Hlásnik. Spravodaj mestského úradu 
Šaštín-Stráže, 5, 13.

Rychlíková, M. (1988). Zmeny vo fašiangovej obchôdzke v prvej polovici 80. rokov 20. storočia 
v obci Borský Mikuláš a v obci Borský Peter. In K. Strelec (Ed.), Zborník Slovenského národného 
múzea – Etnografia 29 (s. 193-199). Martin: Osveta.

Szapuová, M. (2014). Epistemologické a metodologické otázky rodového výskumu. In M. Botiková, 
K. Jakubíková, Z. Kiczková, M. Szapuová (Eds.), Rodové aspekty v etnológii (s. 25-28). Bratislava: 
Centrum vzdelávania Ministerstva práce sociálnych vecí a rodiny. https://www.gender.gov.sk/
wp-content/uploads/2015/09/15.-Rodove-aspekty-v-etnologii_Final.pdf

Tomeš, J. (1979). České a slovenské masopustní obyčeje a jejich mezinárodní obměny. In V. Frolec, 
J. Tomeš (Eds.), Masopustní tradice (s. 37-52). Brno: Blok.

Vondruška, V. (1991). Církevní rok a lidové obyčeje aneb kalendárium světců a světic, mučedníků 
a mučednic, pojednávající o víře českého lidu k nim, jakož i o liturgii katolické. České Budějovice: 
Dona. 

Zemánek, F. (1994). Fašiangy v Štefanove. Záhorie, III(1), 7-11.

Zíbrt, Č. (1889). Staročeské výroční obyčeje, pověry, slavnosti a zábavy prostonárodní, pokud o nich 
vypravují písemné památky až po náš věk. Příspěvek ku kulturním dějinám českým. Praha: Tiskem 
a nákladem Jos. R. Vilímka.

Zíbrt, Č. (1910). „Masopust držíme“. Od Nového léta do Pytlového čtvrtku. Veselé chvíle v životě lidu 
českého. Praha: Nákladem F. Šimáčka.

https://www.gender.gov.sk/wp-content/uploads/2015/09/15.-Rodove-aspekty-v-etnologii_Final.pdf
https://www.gender.gov.sk/wp-content/uploads/2015/09/15.-Rodove-aspekty-v-etnologii_Final.pdf


54

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

K problematike vývinu a súčasného stavu 
svadobného chorovodu v obci Vlachovo

On the issue of development and present state of the wedding 
khorovod in the village of Vlachovo

DOI: 10.31577/EtnoRozpra.2024.31.2.05

Michaela Baštáková 

Abstract

In the final stages of the wedding customary cycle in the village of Vlachovo (district of Rožňava), 
an essential component is the so-called wedding khorovod – candle dance (local name “svieškoví 
tanec”). It is a ceremonial dance of the bride, surrounded by married women. Practiced before re-
moving of the bride’s headdress and the placing of the bridal cap, in the middle of the dancing fes-
tivities, around midnight, at the groom’s house. The active participants of the candle dance were, 
and still are, mainly married women, but also the groomsman (“družba”), and other men at the wed-
ding. Youth and children were excluded from this occasion. After the wedding celebration moved 
to a cultural hall, following the year 1971, the course of individual customs related to the wedding 
customs changed. The aim of the paper is to describe the development and changes of this wedding 
custom that have occurred during the second half of the 20th century, to present its current state, 
participants of the ceremony, clarify its functions, symbolism, method, place, and timing within the 
wedding customary cycle. The study also addresses the most significant socio-cultural factors that 
have contributed to the evolution of this phenomenon and influenced the current forms of the 
wedding “chorovod”. The core of the article consists of processed data obtained through qualitative 
ethnographic research in the village of Vlachovo, using methods of semi-structured and unstruc-
tured interviews with respondents, along with participant observation.

Keywords
wedding customary cycle, Gemer-Malohont, Vlachovo, wedding khorovod, candle dance

Kľúčové slová
svadobný obyčajový cyklus, Gemer-Malohont, Vlachovo, svadobný chorovod, sviečkový 
tanec 



55

M
AT

ER
IÁ

LY
M

ic
ha

el
a 

Ba
št

ák
ov

á

Kontakt / Contact
Bc. Michaela Baštáková, študentka Oddelenia etnológie, Ústav manažmentu kultúry a tu-
rizmu, kulturológie a etnológie, Filozofická fakulta, Univerzita Konštantína Filozofa v Nit-
re, Štefánikova 67, 949 74 Nitra, e-mail: michaela.bastakova@student.ukf.sk

Ako citovať / How to cite
Baštáková, M. (2024). K problematike vývinu a súčasného stavu svadobného chorovodu 
v obci Vlachovo. Etnologické rozpravy, 31(2), 54-71. https://doi.org/10.31577/EtnoRoz-
pra.2024.31.2.05

Úvod

Svadobný obyčajový cyklus sa radí medzi obyčaje životného cyklu. Ich základom je 
biologická a  fyziologická zmena, pričom ich dôsledkom je zmena zloženia a vzťahov 
v rodine (Jakubíková, 1997: 161). Sú to obrady, ktoré zahŕňajú viaceré prechodové ri-
tuály, predovšetkým rituály definitívneho prijatia do nového prostredia. Počas svadby 
dochádza k prijatiu do nového prostredia – rodiny, spoločenskej triedy vydatých žien či 
ženatých mužov (Gennep, 2018: 100-109). Jedným z prostriedkov prijatia nevesty me-
dzi spoločenstvo žien bol svadobný chorovod – sviečkový tanec (lokálny názov svieško-
ví tanec). 

Chorovody sú funkčne viazané na kalendárny obyčajový cyklus a na obyčaje životné-
ho cyklu. Spĺňajú obradovú aj zábavnú funkciu. Obradný charakter chorovodov sa viaže 
s termínmi pôstneho, jarného, turíčneho obdobia a so svadbou (Dúžek, Garaj, 2001: 44). 

K. Babčáková (2020) ich radí medzi kruhové a reťazovité tance. Na základe archeologic-
kých, ikonografických prameňov a etnochoreologických výskumov patria medzi najstar-
šie tanečné formy. Až do stredoveku boli najviac zastúpenou tanečnou formou. „Cho-
rovod je obyčajne charakterizovaný ako tanec vážnejšieho obradového rázu, pri ktorom 
skupina tancujúcich, tvoriaca nejaký reťazový útvar (rad, zástup, kruh, vlnovku a pod.), 
chodí voľným krokom, spievajúc pri tom chorovodné piesne“ (Zálešák, 1964: 13). Choro-
vod sa vyznačuje kolektívnym charakterom. Ten, na rozdiel od individuálneho mužského 
tanečného prejavu, obmedzuje individuálny prejav účastníčok chorovodu. Rituál vyžadu-
je jednotu účastníčok, jednotu času a priestoru na úkor vlastnej individuality (Babčáková, 
2020: 52). 

Vychádzajúc z C. Zálešáka (1964), sviečkový tanec radíme do skupiny svadobných cho-
rovodov. Tie majú v rurálnom prostredí viacero podôb. Patria medzi ne:

1. chorovody a svadobné kolesá družíc pri snímaní vienka; 

2. 	svadobné kolesá vydatých žien okolo začepčenej mladuchy, ktorú týmto tancom 
prijímajú medzi seba;

3. 	sviečkové tance pozostávajúce z chodenia žien s horiacimi sviečkami v rozličných 
reťazových útvaroch za spevu, pričom dávajú pozor, aby im sviečky nepozhasínali 
(Zálešák, 1988: 23).

https://doi.org/10.31577/EtnoRozpra.2021.28.2.01


56

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Dôležitým zdrojom informácií boli teoretické vedomosti nadobudnuté štúdiom dostup-
ných monografií, článkov a odbornej literatúry týkajúcej sa obyčají životného cyklu a sva-
dobného obyčajového cyklu, svadobných chorovodov a konkrétne sviečkového tanca. 

Prezentované údaje o skúmanej problematike vychádzajú z výsledkov kvalitatívneho et-
nografického výskumu realizovaného v prostredí existencie skúmaného javu v r. 2022 
– 2023. Dáta som získavala rozhovormi s informátormi, štúdiom archívnych záznamov 
v kronikách obcí,1 ale aj z údajov zo zúčastnených pozorovaní na polnočných zavíjänkách 
s Folklórnou skupinou Stromíš a na ich nácvikoch (v r. 2022 a 2023). Pri práci boli využí-
vané viaceré audiovizuálne záznamy2 a fotografický materiál. 

Výskumnou lokalitou bola obec Vlachovo v okrese Rožňava, v severnej časti regiónu Ge-
mer-Malohont, pozdĺž rieky Slaná. Patrí do Košického samosprávneho kraja. Obec tvorili 
samostatne hospodáriaci roľníci, ktorí vlastnili konské alebo volské záprahy. Obmedzené 
pracovné príležitosti mali muži v  banských závodoch v  katastri obce Vlachovo, ale aj 
v  susedných obciach (Bendík, 2015: 8). Základom obživy bola pôda a  chov domácich 
hospodárskych zvierat. 

V obci pôsobí od roku 1967 Folklórna skupina Stromíš, ktorá predvádza v rámci svadby 
vlachovskú zavíjänku a dievčenská skupina vykonáva predsvadobnú rozlúčku s nevestou 
(Kováč, 2017: 2-4). 

Respondenti a  respondentky v  rozhovoroch boli výlučne obyvateľmi obce. Výslednú 
výskumnú vzorku tvorilo 12 respondentov a  respondentiek, pričom bol realizovaný aj 
návratný výskum. Počas výskumu bolo možné zaznamenať najstaršiu možnú podobu, 
východiskové roky – začiatok 50. rokov 20. storočia, prípadne spomienky respondentov 
na rozprávania ich rodičov. 

Prvé zmienky o sviečkovom tanci

Medzi najstaršie písomné zmienky o sviečkovom tanci patrí opis cestovateľa D. G. Speera 
(1964: 127-128) zo 17. storočia. Zmienka o sviečkovom tanci sa nachádza v Uhrovskej 
zbierke z roku 1730, kde sa zachovalo niekoľko melódií k tanečným hrám, vrátane melódií 
pre klobúčkový tanec, kocúrový, lopatkový, vankúšový, sviečkový. E. Muntág tieto tance po-
menováva ako klobučkowj, kocurowj, lopatkowj, wankussowj, swečkowj tanec (Móži, 1995: 
165; Muntág, 1974: 40-41). O tanci so sviečkami sa ďalej zmieňujú: P. Dobšinský (1880); 
A. Móži (1976). Ďalšia zmienka je z Gemera z polovice 19. storočia, ktorú videl na svad-
bách Résö Ensel.

Marián Réthei Prikkel uvádza, že sviečkový tanec pochádza z Francúzska a vyvinul sa 
z branle. Rytieri s fakľou v ruke vyzývali hlbokou poklonou svoje vyvolené do tanca. Do 
Uhorska sa dostal prostredníctvom Nemcov (Móži, 1976: 81). 

V zápisoch J. Čaploviča (1997: 214) sa zmieňujú viaceré svadobné tance. Tance, ktoré boli 

1	 Kroniky: Kobeliarovo, Vyšná Slaná, Vlachovo, Čierna Lehota, Gemerská Poloma, Henckovce, Nižná Slaná, 
Plešivec, Rejdová. 

2	 Ľudové tance Gemera a Malohontu z cyklu Ľudové tance slovenských regiónov (Dúžek, 2008) – Tance 
z Rejdovej a Tance z Vlachova – ukladanka a svieškoví. Okrem tohto záznamu som mala k dispozícii 
súkromné svadobné videozáznamy obyvateľov z rokov 1990, 1993, 1997 a 1998. 



57

M
AT

ER
IÁ

LY
M

ic
ha

el
a 

Ba
št

ák
ov

á

súčasťou svadobného obyčajového cyklu, sú uvádzané vo Vietorisovej tabulatúre (Rusko, 
2018). Patria sem tance Chorea Sponsae, Pregmany, Lopatkowany, Klobucky, z čoho prvý 
uvádzaný tanec nevesty má v Uhrovskej zbierke tri varianty: Praeambulum Gyertya, Parta 
moga – Ukladany. Sviečkový tanec pod názvom Sviečkovj sa nachádza aj v Melodariu An-
nae Szirmay Keczer (Rusko, 2018).

Výskyt sviečkových tancov v Gemeri-Malohonte

Z monografie Gemer-Malohont je zrejmé, že v oblastiach Slanskej doliny sa do polovice 
20. storočia robila pred zložením venca obradná ukladanka.3 Čepčenie nasledovalo až 
po svadobnej noci, teda na druhý deň po sobáši. Od 20. rokov 20. storočia sa čepčenie, 
tzv. zavíjanka, zavíjänka, zavíjäška, začalo vykonávať hneď po sviečkovom tanci, spravidla 
v  komore alebo vo vyšnom susednom dome (Jakubíková, 2011: 401). Dôvodom bolo 
skrátenie svadobného cyklu.

J. Kolesár (2013) sa o sviečkovom tanci v obci Rejdová nezmieňuje. Uvádza, že v takej 
podobe, ako sa vykonával v obciach Vlachovo, Gočovo a niektorých ďalších obciach na 
Gemeri, sa v Rejdovej nezachoval. Priznáva, že sa konala tzv. obradná ukladanka nevesty, 
avšak ďalej to nerozvádza (Kolesár, 2013: 263). Vo filmovej dokumentácii Ľudové tance 
Gemera a Malohontu (2008) bol však tento tanec v obci zaznamenaný; názov tanca: uk-
ladanka.4 Sviečkový tanec z Rejdovej je podľa tejto nahrávky totožný so sviečkovým tan-
com z Vlachova. V Gemerskej Polome sa sviečkový tanec na svadbách tancoval a tancuje 
vďaka folklórnej skupine dodnes, avšak v inej podobe ako je to vo Vlachove.5

Výskyt sviečkového tanca je doložený vo Vyšnej Slanej. Opísaný je jeho konkrétny prie-
beh: „Zapálené sviečky mal zástup žien v  kolmo skrčených praviciach (rameno zvisle, 
predlaktie vpred, trochu von), ľavice mali vbok. Podľa hudby stáčali jemne trupmi vpra-
vo-vľavo“ (Ondrejka, 1981: 16-19).   

Ucelený obraz o  sviečkových tancoch na Gemeri ponúka K. Ondrejka (2005). Uvádza 
viaceré obce, v ktorých zozname tancov sa nachádzajú rôzne druhy tancov so sviečka-
mi: sviečkový tanec (okolo zapálenej sviečky – kto ju zahasí, z tanca vypadne); sviecový 
tanec (hra na zábave); sviečkový (mladý pár v kolese svadobníkov, partový) zaradil aj do 
kapitoly „výberové (pozoruhodné) tance“ (Ondrejka, 2005: 277).6 

3	 Verejný úkon obradného uvedenia do manželského života. Bol to obradný tanec vydatých žien so 
zapálenými sviečkami v rukách okolo páru mladuchy s družbom, ktorí stáli uprostred. Mladucha sa im 
šatkou snažila sviečky zahasiť. Následne trikrát vybehla s družbom von z kolesa a opätovne sa vrátili. Pri 
tanci sa spievali piesne, ktoré miestni označovali za britkie alebo svinskie. Po tomto úkone nasledovalo 
obradné ukladanie mladého páru na lôžko, čo bolo úlohou družbu, ktorý predtým mladuche zložil veniec 
(Jakubíková, 2011: 400-401). 

4	 V kruhu chodiace ženy so sviečkami v rukách obchádzajú okolo v strede stojacej mladuchy, ktorá sa snaží 
zapálené sviece v rukách žien zhasnúť vreckovkou. Tie sa však uhýbajú a sviečky si chránia rukami.

5	 Tanec sa skladal z dvoch častí. V prvej časti sa ženy pochytali pravými rukami za sukne do zástupu 
za mladuchu a družbu. Družba sa pohyboval v rôznych nepravidelných tvaroch a mladucha sa snažila 
pozhasínať vreckovkou čo najviac sviečok (Vnenčák a kol., 2015: 166-171).

6	 Bez bližšieho popisu sú sviečkové uvádzané v obciach Betliar a Hrachovo. Tanec sviečkovec sa nachádza 
v obciach Hačava a Rimavské Brezovo. Bližšie identifikované sú v obciach Klenovec, Pohorelá, Poproč, 
Ratková, Ratkovské Bystré a Vyšná Slaná (Ondrejka, 2005: 118-141). 



58

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

V monografii o Betliari sa zmienka o sviečkovom tanci nenachádza (Šomšák, 2014: 305), 
avšak v publikácii Ondrejku (2005) je v tejto lokalite zaznamenaný. 

Zdrojom informácii boli aj kroniky obcí severnej časti regiónu Gemer-Malohont. Doklad 
o existencii javu sa nachádza v kronike obce Kobeliarovo. Uvádza, že zavíjanka nasledo-
vala po večeri, pričom nevesta sa tomu bránila a schovávala sa (Hlaváč, 1960).7 Kronika 
obce Vyšná Slaná uvádza, že po zavíjanke odvádza družba nevestu do domu ženícha 
a odovzdá ju starejšiemu, ktorý vyhlasuje nevestickí tanec. Potom to prebieha rovnako ako 
v obci Kobeliarovo (Záhradník, Vido, Hlaváč, 1952 – 1966).8 Paradoxne, aj keď v Pamät-
nej knihe obce Vlachovo sa zmienka o sviečkovom tanci nenachádza, výskum dokázal, že 
v tejto obci svadobný chorovod existoval (Böhmerová, Vozáryová, Ličko, 1937 – 1944).

Svieškoví tanec v kontexte svadobného obyčajového cyklu

Svadobný chorovod obyvatelia obce Vlachovo nazývajú svieškoví tanec, pričom ho delia 
na dve časti: 1. svieškoví tanec; 2. tanec do kolesa.

Do štruktúry svadobného obyčajového cyklu, vychádzajúc z práce K. Jakubíkovej (1996), 
som svadobný chorovod – sviečkový tanec, zaradila pred skladanie venca nevesty a čep-
čenie. Začínal sa uprostred tanečnej zábavy, okolo polnoci. Predchádzali mu prípravy 
najbližších žien, ktorými boli svokra a kmotra/krstná matka nevesty. Mali na starosti do-
hodnutie miesta na zavitie nevesty, prípravu občerstvenia a  rekvizít. Patrili medzi ne 
sviečky, odev, do ktorého nevestu preoblečú, koláče a pálenka, ktorou sa ženy častovali 
počas zavíjänki. Keď boli nevyhnutnosti pripravené, ženy sa vrátili späť do izby, kde pre-
biehala tanečná zábava. 

Celý sviečkový tanec začínal ohlásením tanca starejším. Od 50. rokov 20. storočia si ženy 
ohlásili začiatok tanca sami:

Obyčajne sa našli dve-tri ženy, ktoré mali dar reči a vedeli pekne spievať. Vyzvali 
ostatné: No ženi a teraz idemo si zatancovat svieškoví tanec. Každá, kotrá je vida-
tá, muože se toho tanca zúčastnit. Pozapalujmo si svieški. (muž, 1945)9 

Muži sa stiahli nabok ku stenám, aby im uvoľnili miesto a posadali si na lavice. Mladých 
a deti z tejto príležitosti vylúčili a odviedli ich von. Po ohlásení tanca už gazdiná domác-
nosti vopred pripravené sviece porozdávala ženám, ktoré sa na tanci chceli zúčastniť. 
Ony si ich navzájom popripaľovali. 

Následne ženy začali spievať. V tomto momente sa družba s nevestou do tanca nezapá-
jali. Popri speve sa ženy začali chytať ľavou rukou za ľavé rameno pred ňou idúcej ženy, 

7	 „Keď ju družba našiel, doviedol ju pred stôl ako víťaz. Po zavíjanke ženy zapálili sviečky, a takto mladú 
nevestu uvádzali do ženského stavu s ľudovými pesničkami“ (Hlaváč, 1960).

8	 „Po skončení nevestického tanca sa ide nevesta ukladať do postele – symbolicky. Ženy tancujú so 
sviečkami a spievajú piesne typické pre tento obrad. Obrad sa zvyčajne končí okolo polnoci. Potom už 
svadba končí bez ďalších ceremónií“ (Záhradník, Vido, Hlaváč, 1952 – 1966).

9	 Údaje o informátoroch a informátorkách sú anonymizované. Pri citátoch uvádzam pohlavie informátora/
informátorky a rok narodenia.



59

M
AT

ER
IÁ

LY
M

ic
ha

el
a 

Ba
št

ák
ov

á

prípadne sa rukou chytali za spodnú časť sukne. Začali krokom postupovať do kolesa.10 
Až po vytvorení kolesa nasledoval príchod nevesty s družbom do vnútra kruhu a účast-
níci tanečnej príležitosti začali svieškoví tanec.11 Ženy krokom postupovali v rámci kolesa 
vpred, výhradne v smere pohybu hodinových ručičiek.12 

Piesne k svieškoviemu tancu si vydaté ženy ešte po druhej svetovej vojne spievali bez 
hudobného sprievodu.13 Piesne sú funkčne viazané pre tento typ chorovodu. Obyvatelia 
obce ich nazývajú svinskie piesne, pretože majú erotický a lascívny charakter.14 Skladajú sa 
z malého počtu melódií, pre ktoré je príznačné množstvo  textových variantov.15 

Družba s  nevestou tancovali v  čardášovom alebo valčíkovom držaní vo vnútri kruhu. 
Nevesta sa snažila ženám horiace sviečky, ktoré držali v  rukách, sfúknuť alebo zhasiť 
vreckovkou – hantúščkom, ktorú držala vždy v pravej ruke – vyplýva to z držania rúk vo 
valčíkovom držaní.16 Ženy si počas kráčania horiace sviečky chránili ľavou rukou alebo 
sa ľavou rukou pustili z kolesa a otočili sa chrbtom k neveste, čo jej znemožnilo sviečku 
zhasiť. Pri prípadnom sfúknutí si ich opäť od seba popripaľovali.

Družba neveste pri sfukovaní sviečok nepomáhal. Jeho úlohou bolo mladú nevestu viesť 
v protismere pohybu hodinových ručičiek a dopomôcť jej k zhaseniu sviečok pomalším 
krútením v páre. Neskôr, v 70. rokoch 20. storočia, sa do sfukovania začal zapájať aj on. 
Mohol si to dovoliť, pretože do tanca sa začali aktívne zapájať aj ostatní muži. Odvážne sa 
zaradili medzi ženy, ktoré ich spomedzi seba vyháňali. Ďalším variantom bolo, že sa muži 
postavili okolo kruhu vytvoreného ženami a sfukovali im sviečky. 

10	 Výrazným znakom chorovodov je základný a takmer jediný pohybový motív, chôdza. Slávnostný 
charakter chorovodu nepripúšťal poskoky alebo zložitejšie tanečné motívy (Zálešák, 1964: 13). 

11	 Najrozšírenejšou priestorovou formou sú rôzne kruhové formácie. Keďže viaceré obradové tance sa 
vykonávali okolo nejakého bodu (oheň, strom, tanečný pár), jednou z najstarších a najprirodzenejších 
foriem bol kruh. To aj z dôvodu, že tanec bol vnútornou záležitosťou tanečníkov a nebol tancovaný 
pre diváka (Zálešák, 1964: 13). Kruh s bodkou v strede, ako v prípade svieškovieho tanca, symbolizuje 
dokonalosť (Feglová, 1995: 283).

12	 Do protismeru sa svieškoví tanec netancoval. Krútenie na ľavú stranu, v protismere pohybu hodinových 
ručičiek, symbolizuje mesiac a ženský princíp. „Súvislosť ženského princípu s lunárnym cyklom je 
podmienená i biologickým základom mesačného cyklu, priamo súvisiaceho s plodnosťou“ (Babčáková, 
2020: 61).

13	 V celom historickom priereze ich vývoja sa chorovodné piesne formovali ako vokálny rituálny žáner 
(Babčáková, 2020: 43). Pre chorovody z hľadiska vývoja štýlových vrstiev piesní sú charakteristické staré 
predharmonické piesne s kvinttonálnym charakterom. Melódie k chorovodom mohli ovplyvňovať novšie 
nánosy harmonicky determinovaných piesňových štýlových vrstiev. Chorovody sú bez pevnejšieho 
vnútorného usporiadania, s dvojdielnou, trojdielnou alebo prevládajúcou štvordielnou formou (Dúžek, 
Garaj, 2001: 81). 

14	 Piesne s erotickým charakterom nie sú homogénnou funkčno-tematickou skupinou, ale prelínajú sa 
so žartovnými, ľúbostnými, pijáckymi piesňami alebo prekáračkami. Boli súčasťou intímnej socializácie 
jednotlivca do spoločenstva. „Mnohé z nich sú súčasťou obradového folklóru, prípadne sa spievajú 
v rámci obradov a obyčají ako ich nezáväzná zložka“ (Krekovičová, 1995: 122). Súčasťou textov piesní pri 
svadobných chorovodoch boli lascívne motívy s erotickým podtónom (Babčáková, 2020: 76).

15	 Svadobné nôty boli v tradičnej svadbe spievané ženami na jednu alebo dve lokálne známe melódie 
(Važanová, 2010: 7). 

16	 Nevesta mala hantúščok v ruke počas celého svieškovieho tanca. Mala to byť vyšívaná vreckovka s čipkou 
na okraji, zhotovená samou nevestou. 



60

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

V priebehu tanca nevesta s družbom viackrát koleso opustili, pričom ženy pokračovali 
ďalej. Dôvod, prečo koleso opúšťali, nie je známy: „To tak bulo, ako kebi se chceli pred os-
tatními skrit!“ (žena, 1935). Ženy sa v kolese pustili, uvoľnili im miesto na vyjdenie z kruhu 
a opäť ho uzavreli. Po pár minútach sa nevesta s družbom opäť vrátili do kruhu. Ženy ich 
do vnútra pustili rovnakým spôsobom. Vychádzanie a vchádzanie sa opakovalo vždy tri-
krát. Ženy vstup a výstup z kolesa významne ovplyvňovali. Záležalo to od toho, kedy ich 
s družbom z kolesa pustili von a naopak:

No a potom na tri razi prišla nevesta, no a hasila svieški s pervím družbom. No 
a ženi v kruhu chodili. Akurát telo šo pustili ju vonkát, potom se spievalo dälej, 
tancovalo se dälej, no a zase vojšla dnukát, druhí ráz táto nevesta do kruhu. Druhí 
ráz hasila tieto svieški, potem zas vinšla vonkát a na tretí raz tak iste. A furt se 
spievalo. (žena, 1947)

Prvýkrát, keď nevesta s družbom vstúpili do vnútra kolesa, od nevesty sa očakávalo, že 
zhasí len zopár sviečok. Preto sa nemala až v takej miere snažiť. Na druhý raz to malo byť 
o niečo viac sviečok, na tretí raz sa očakávalo, že zhasne všetky a preukáže tým svoju 
šikovnosť. To však nebolo možné, pretože ženy si sfúknuté sviečky vždy naspäť pripálili. 
Po treťom raze, ako nevesta s družbom opustili vnútorný priestor kruhu, sviečkový tanec 
skončil.  

Nasledovala druhá časť svadobného chorovodu – do kolesa. Ženy v tomto momente buď 
pokračovali v tanci do kolesa, alebo sa odobrali spolu s nevestou do vyšného domu na 
čepčenie, odkiaľ sa vrátila už začepčená nevesta: „A vinšla z kola a oni potom se chitili, ešte 
zatancovali, zaspievali a už ju brali ženi se preobliect“ (žena, 1953).

Tanec do kolesa je ženský kruhový tanec. Charakteristickým preň je úzke držanie rúk 
ob-jednu vzad, jednokročka, krútenie v smere pohybu aj v protismere pohybu hodino-
vých ručičiek, cifrovanie žien. Tanec je sprevádzaný spevom, od 70. rokov 20. storočia 
aj ansámblovým zoskupením. Pre tento typ tanca sú v  rámci svadobného chorovodu 
charakteristické viaceré priestorové formy. Prvou formou je jeden spoločný kruh, ktorý 
nebol natoľko využívaný z dôvodu malého priestoru. Druhou formou sú dva koncentro-
vané kruhy.17 Poslednou formou je viacero jednotlivých kruhov fungujúcich samostatne.

Celý sviečkový tanec trval v priemere pätnásť minút. Záviselo to od šikovnosti nevesty, 
ako rýchlo dokázala ženám sviečky zhasnúť, prípadne od toho, koľko žien sa na svadbe 
zúčastnilo. 

V svieškovom tanci sa využívali rekvizity svieški, ktoré sa buď zhotovovali doma pomocou 
knôtu a vosku alebo sa využívali kupované. Ďalšou rekvizitou bola vreckovka – hantú-
ščok. Medzi používané rekvizity v 21. storočí patrí aj družbovská palica a piest – dos-
ka, ktorou počas prezliekania nevesty ženy družbu a ženícha na pobavenie búchajú po 
zadnej časti tela.

17	 Vo vnútri kruhu tancovali mladé ženy a vo vonkajšom staršie. Vytvorenie dvoch koncentrovaných kruhov 
súviselo aj s využitím priestoru, ktorý nepostačoval pre vytvorenie jedného kolesa. „V stredovom kruhu 
sa nachádzali mladšie dievčatá, vo vonkajších, obvodových kruhoch tanečnice s pribúdajúcim vekom, 
ktoré mali mladú „budúcnosť rodu“ symbolicky chrániť“ (Babčáková, 2020: 60).



61

M
AT

ER
IÁ

LY
M

ic
ha

el
a 

Ba
št

ák
ov

á

Obr. 1 
Svieškoví tanec, 60. roky 20. storočia, Vlachovo   

Zdroj: súkromný archív respondenta

Účastníci svieškovieho tanca 

Aktívnymi účastníčkami boli prevažne vydaté ženy.18 V období, keď sa svadby konávali na 
dva strani, sa sviečkový tanec konal len v dome ženícha. Zúčastňovali sa na ňom aj vydaté 
ženy z nevestinej strany, ktoré v tanci zastávali rovnakú úlohu ako ženy zo strany ženícha. 
Svoju participáciu považovali za povinnosť. Z domu nevesty sa okrem vydatých žien nikto 
nezúčastňoval. Po skončení tanca sa ženy vrátili naspäť do rodičovského domu nevesty. 
Tam čakali na príchod novomanželov. Nevestinskí tanec prichádzal mladý pár tancovať aj 
do domu ženícha, aj do domu nevesty. Bol vyvrcholením celého svadobného dňa. 

Mladé dievčatá a deti mali vstup do miestnosti počas konania svieškovieho tanca prísne 
zakázaný. Dôvodom vylúčenia mladých okrem toho, že lascívne piesne boli pre nich ne-
prípustné, bol nedostatok priestoru v dome. Preto sa na ňom aktívne a pasívne zúčastňo-
vali výhradne dospelí: „Mi ako dievki smo počas svieškovieho vinšli von. Ostála tam nevesta, 
ženi, chlapi. To lem také mladie šo smo se hanbili, hibaj vonkát. Bo to ani sluchat šo to tetki 
spievajú“ (žena, 1947). Pre lokálne spoločenstvo bola prítomnosť mladých a detí neprí-
pustná. V prípade porušenia zákazu im hrozili rôznymi vyhrážkami a sankciami, ktoré však 
nikdy nevykonali, no mladí mali pred nimi rešpekt.

18	 „Chorovodné cykly s integrálnou súčasťou kolies majú i niekoľko špecifických pohybovo-charakterových 
znakov, ktoré vylučujú účasť mužov: pevné, pomerne úzke držanie a synchrónny pohyb bez možnosti 
individuálneho sólistického prevedenia; monotónne vyznievajúci lyrický spev a jednoduchá tanečná 
forma; rituálny kruhový cyklus zániku a znovuzrodenia, spojený so ženským princípom, láskou, 
plodnosťou a počatím“ (Babčáková, 2020: 53). 



62

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Žiadna slobodná tam nešla, lebo keby tam bola prišla, tak ju ostrihajú. Ale aj tak 
chodievali dievčatá popod okná pozerať, lebo tam sa spievali také piesne, ktoré 
predtým neboli. No boli mládeži neprístupné. Boli trošku so sexuálnym nádychom 
aj vulgárne slová tam boli. (muž, 1945)

Medzníkom, ktorý ovplyvnil podobu svadobného obyčajového cyklu vo Vlachove, je za-
čiatok konania svadieb v kultúrnom dome, bývalom kaštieli, od roku 1971. Väčší priestor 
priniesol nové možnosti. Od tohto okamihu mohli obe strany začať oslavovať svadby 
v jednom priestore. Väčšina svadieb sa začala konať tu, čo znamenalo, že na sviečkovom 
tanci sa už zúčastňovali všetci pozvaní svadobní hostia vrátane mladých aj detí. V tomto 
prípade ich nebolo možné z príležitosti vylúčiť. Aktívnymi účastníčkami chorovodu boli 
aj kuchárky a najhlavnejší perví družba.

Medzi pasívnych účastníkov patrili a stále patria aj muži. Po presunutí svadieb do kultúr-
neho domu počas sviečkového tanca sedeli, prípadne sa zo žartu pripojili k tancujúcim 
ženám. To predstavovalo prechod od obradného charakteru tanca k zábavnému. Žartov-
ne sa pripájali najmä mladí chlapci – parobci, častokrát odetí do ženského odevu, resp. 
odevných súčastí žien, ako napr. hantúšok na hlave, sukňa – kamža. V súčasnosti sa už 
nepripájajú. Ženích sa na tejto udalosti nezúčastňoval: „Ženích bol pri stole, kde sedel. To 
bola ženská záležitosť“ (muž, 1945).

Obr. 2 
Svieškoví tanec, 70. roky 20. storočia, Vlachovo   

Zdroj: súkromný archív respondenta

Symbolika svieškovieho tanca

Sviečka symbolizuje svetlo, nevinnosť aj čistotu. Symbolika vyplýva z vosku roztápaného 
horiacim knôtom, čím sa vytvára svetlo. „V ľudových predstavách sa sviečka významne 
spája s trvaním života. Sviečka bola dôležitou rekvizitou aj pri ľudových obradoch, v tra-
dičnom liečení. Používala sa v svadobných tancoch – partovanec a sviečkový. Zárodky 



63

M
AT

ER
IÁ

LY
M

ic
ha

el
a 

Ba
št

ák
ov

á

sviečkového tanca sa nachádzajú i v tzv. ,krížových cestách‘ ku kaplnkám a krížom“ (Kaľav- 
ský, Ondrejka, 1995: 223).

Sviečky sa pálili pri rôznych obradoch a boli neoddeliteľnou súčasťou svadby. Fakle aj ho-
riaci oheň sú u indoeurópskych národov pri svadbách všeobecným javom. Ľudia verili, že 
majú ochrannú a súčasne purifikačnú funkciu (Horváthová, 1975: 998). Oheň je vnímaný 
ako symbol životodarnej, generatívnej sily Slnka, obnovy života, kreativity, deštrukcie, 
démonickosti. Príznačný je výraznou rituálno-očistnou a magicko-ochrannou funkciou. 
Ľudia verili, že oheň im poskytuje ochranu pred škodlivými démonmi, revenantmi, upírmi, 
zlými silami (Horváthová, 1995: 429).

Obr. 3 
Začiatok svieškovieho tanca, pripaľovanie sviečok, 1998, Vlachovo   

Zdroj: súkromný archív respondenta: audiovizuálny svadobný videozáznam

Význam svieškovieho tanca vo Vlachove má viacero interpretácii: 

1.	 Sviečku v  kontexte svadobného chorovodu vníma časť lokálneho spoločenstva 
ako symbol panenstva, nevinnosti a čistoty. Nevesta snažiaca sa zhasnúť svieč-
ky počas svieškovieho vie, že už ako vydatá žena nebude „čistá“, stratí panenstvo. 
„Ona už ftedi pri svieškovom vedela, že pojde s  mužom spat. Ta preto zhasínala, že 
už sa jej sloboda kráti a už bude žena“ (žena, 1953). „Ozdaj svoj simbol dievšenskí si 
chránila. Lem tak to mohlo but“ (žena, 1935). Viacero článkov v odbornej literatúre, 
spomínaných vyššie, túto interpretáciu potvrdzuje.

2.	 Možná interpretácia je tá, že rýchlym zhasínaním sviečok sa snažila svoju šikov-
nosť dokázať spoločenstvu žien. Chcela k nim čím skôr patriť a týmto činom im 
dokázať, že statusu ženy je hodná. Ženy jej pri tom naschvál nepomáhali a sviečky 
si skrývali. „Myslím si, že tým mala preukázať, aká je šikovná, že bude šikovná aj v ro-
bote“ (muž, 1945).

3.	 Ďalšia interpretácia poukazuje na to, že nevesta chcela zhasnúť sviečky, aby bola 
tma. „To vše pohasit chcela svieški, že už do tmi pojde s mužom spat“ (muž, 1949).



64

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Typickou priestorovou formou je pri svieškovom tanci kruh. Kruh je symbolom mesiaca, 
planét a  periodicky opakujúceho sa pohybu, ktorý symbolizuje kolobeh. Je univerzál-
nym symbolom totálnosti a dobra. Nemá začiatok ani koniec, znázorňuje celistvosť, pri-
čom práve vnútro kruhu tvorí sakrálny priestor. Priestor, v ktorom je osoba alebo pred-
met chránený pred negatívnymi silami (Babčáková, 2020: 59-65; Feglová, 1995: 283). 
V svieškovom tanci sa v sakrálnom priestore nachádza nevesta tancujúca s družbom.

Odvodzujúc z textu monografie Gemer-Malohont, kde autorka tvrdí, že obradný tanec 
vydatých žien so zapálenými sviečkami sa nazýva ukladanka, je možné usudzovať, že 
svieškoví tanec z Vlachova môže byť pozostatkom ukladanky.

Svadobná noc – ukladanka, počas ktorej malo dôjsť k pohlavnému styku a tzv. konzumá-
cii manželstva. Akt si vyžadoval účasť svedkov, ktorí boli prítomní pri uložení mladého 
páru na lôžko aj pri vlastnom akte. Staršie údaje uvádzajú, že práve družba mal právo na 
prvú noc s nevestou. Nadránom odviedli mladuchu do komory, kde jej družba sňal ve-
niec. Mladí sa potom za prítomnosti celej družiny uložili k spánku a boli svedkami, že sa 
manželstvo uskutočnilo aj de facto. Svedčia o tom viaceré obyčaje, prostredníctvom kto-
rých sa zverejňovalo nevestino panenstvo (Horváthová, 1975: 998; Jakubíková, 1995: 
214; Jakubíková, 1996: 13-14; Feglová, Jakubíková, 2000: 222-224). „Dávnejšie uloži-
li k neveste družbu a podľa analógií u susedných, najmä východných Slovanov možno 
usudzovať, že pôvodne jemu pripadla deflorácia nevesty. Nepriamo tomu nasvedčuje aj 
snímanie venca a niektoré ďalšie zvyklosti“ (Horváthová, 1975: 998).

O práve družbu na prvú noc s nevestou v Gemerskej Polome, ktorá sa nachádza v blízkos-
ti skúmanej obce, sa píše v publikácii Svadba v Gemerskej Polome (Vnenčák a kol., 2015). 
V obci si na túto obyčaj ľudia už nespomínajú. Reči družbu aj označenie svadobného ob-
radu však naznačujú, že v minulosti muselo ísť o reálne vykonávanie ukladania nevesty. 
Reči družbu spojené so snímaním venca obsahujú priame aj nepriame verbálne narážky 
na pohlavný styk nevesty s družbom. „Medzi najstaršou generáciou sa dodnes traduje, 
že nevesta je do polnoci družbova a po polnoci ženíchova“ (Vnenčák a kol., 2015: 167).   

Práve z tohto tvrdenia odvodzujem, že v minulosti sa o polnoci nevesta ukladala s druž-
bom a až potom (po polnoci) patrila ženíchovi. Dokladá to aj výpoveď respondentky: 

Preto aj s družbom svieškoví tancovala, bo družba ju otprevadil aj na sobáš. A to 
bula jeho povinnost, že bi ju doviedol do toho ženskieho rodu. Lebo tak iste ju 
otprevadil aj do toho susednieho, do tej chiži. A aj vôn tam buv. Žädní iní chlap. 
A potem, už ak jej tot hantúšok zaväzali, vôn išol zavolat mladieho ženícha, že už 
je akože žena jeho. (žena, 1947)

Ukladanka ako tanec sa spomína v Kronike obce Vyšná Slaná. „Po skončení nevestického 
tanca sa ide nevesta ukladať do postele – symbolicky. Ženy tancujú v kruhu so zapálený-
mi sviečkami a spievajú piesne typické pre tento obrad“ (Záhradník, Vido, Hlaváč, 1952  – 
1966). Ani súčasní obyvatelia obce, ani najstaršia generácia narodená v  30. rokoch  
20. storočia už význam tejto obyčaje nepoznajú. Poznajú len jej názov. 

Dokladom prítomnosti ukladanki v obci Vlachovo sú aj Starejšovanki M. Kováča, v ktorých 
sú prítomné reči starejšieho s názvami: „Na ukladanku; Z ukladanki ket pridu“.

Dôvodov zániku ukladanki spojenej s právom družbu na prvú noc s nevestou môže byť 
niekoľko. Patrí medzi ne zjemňovanie mravov v  spoločnosti, vzrastajúci vplyv cirkvi 



65

M
AT

ER
IÁ

LY
M

ic
ha

el
a 

Ba
št

ák
ov

á

a kresťanského učenia, skrátenie trvania svadobného obyčajového cyklu na jeden až dva 
dni (Vnenčák a kol., 2015: 167). 

Súčasná podoba a priebeh svieškovieho tanca 

Po premiestnení svadieb do kultúrneho domu sa zmenil priebeh jednotlivých obyčají. 
Svieškoví tanec lokálne spoločenstvo vykonávalo v spontánnej podobe medzi všetkými 
hosťami na scéne. Keďže nebolo možné ísť na čepčenie do susedného domu, zavíjänku 
ženy spravili v bočnej miestnosti, kde mali možnosť byť samé.19

Aj keď v 20. storočí boli svieškoví tanec a zavíjänka chápané ako samostatne existujúce 
javy, v súčasnosti ich lokálne spoločenstvo zlúčilo a ide o jeden celok. Obidva javy už po-
menovávajú jedným zastrešujúcim pojmom – zavíjänka a pojem svieškoví tanec sa pomaly 
vytráca. Zlúčením došlo k zjednodušeniu ich realizácie vo viacerých smeroch.  

Hlavným dôvodom  zlúčenia javov je vytvorenie scénickej podoby, ktorú predvádzajú 
členky folklórnej skupiny v spolupráci so ženami pozvanými na svadbe. Ďalším dôvodom 
je miesto konania svadby. Ženy sa v 70. rokoch 20. storočia presúvali vykonávať zavíjänku 
do vedľajšej miestnosti v kultúrnom dome. Od 80. rokov. 20. storočia sa miesto konania 
mení. Ženy ostávajú v sále medzi ostatnými svadobčanmi. Príchodom folklórnej skupiny 
a vytvorením scenára, dianie nadviazalo na 80. roky 20. storočia a ostalo na scéne.

Obr. 4 
Súčasná zavíjänka, 2022. Predvádzanie falošných neviest ženíchovi počas prezliekania nevesty.  

Na fotografii prespanka s deckom, ktorá tvrdí, že dieťa je ženíchovo.   
Zdroj: súkromný archív respondentky

Zavíjänka sa v  scénickej podobe predvádza od roku 2013 v  nezmenenej podobe až 

19	 V sedemdesiatych rokoch bola prítomnosť mužov pri zavíjänke vylúčená. Premiestnením sa ženy snažili 
zachovať intímnosť obyčaje. Prítomné boli len vydaté ženy a nevesta, ktorej dávali dole veniec, resp. 
závoj a dávali na hlavu šatku.



66

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

dodnes.20 Hlavným dôvodom vzniku tejto myšlienky bolo práve starnutie nositeliek a ne-
schopnosť ich nasledovníčok plnohodnotne prebrať ich funkcie. „Preto som aj robil to 
pásmo, lebo keď tie ženy pomreli, nemal to kto viesť. Tak som ich naučil. Celý postup 
som spísal, zostavil. Držal som sa verne toho, ako to bolo v skutočnosti“ (muž, 1945). Pri 
zostavovaní autor čerpal zo svojich spomienok, keďže už ako 20-ročný sa zúčastňoval 
takmer na každej svadbe vo Vlachove aj so svojím hudobno-nástrojovým zoskupením. 
Čerpal z výpovedí starších žien, narodených v rokoch 1911 – 1930. Spontánna podoba 
zanikla vytvorením scenára a následnou realizáciou folklórnou skupinou.

Obr. 5 
Súčasná zavíjänka, 2018. Príchod prezlečenej nevesty a jej zavitie do červenej šatky.  
Zavíja jedna žena z folklórnej skupiny a krstná mama nevesty.   
Zdroj: súkromný archív respondentky

V súčasnosti organizačne vedie zavíjänki bývalá vedúca folklórnej skupiny. Od roku 2013 
si mladomanželov folklórna skupina volávala aj na skúšku čepčenia. Časom sa skúšky 
pred konaním svadby zrušili. Všetky organizačné pokyny riešia telefonicky a mladoman-
želom odporúčajú pozrieť si dostupný záznam súčasnej zavíjänki na internete. Účastných 
je v priemere 10 – 15 žien, družba, huslista a akordeonista.   

Väčšina svadieb, na ktorých sa folklórna skupina zúčastňuje, prebieha v kultúrnom dome 
vo Vlachove, pretože si ich objednávajú miestni. To však nevylučuje skutočnosť, že sa 
zúčastňujú na čepčeniach aj v iných obciach alebo mestách. 

20	 Myšlienka realizácie v scénickej podobe vznikla už pred rokom 2013, keď boli mnohé priame nositeľky 
ešte nažive. Autorom scenára bol vtedajší vedúci folklórnej skupiny J. Kováč. 



67

M
AT

ER
IÁ

LY
M

ic
ha

el
a 

Ba
št

ák
ov

á

Obr. 5 
Súčasná zavíjänka, 2018. Svieškoví tanec.   

Zdroj: súkromný archív respondentky

Priebeh svieškovieho tanca  v súčasnosti začína príhovorom starejšiemu, kde ho jedna zo 
žien žiada o dovolenie mladej neveste ozdobu z hlavy zosňať a odovzdať ju ako rädnu ženu 
mladiemu zätovi. Starejší odpovie kladne a nasleduje tanec do kolesa. Keď ženy dotancujú, 
prihovoria sa svadobnej mame, či prichystala sviečky a volajú ženy do svieškovieho tanca. 
Porozdávajú sviečky, vytvoria koleso a pozapaľujú si ich. Družba poverí personál obslu-
hujúci na svadbe, aby zhasol svetlo.

Tanec sa začne rozkazom piesne muzike. Počas svieškovieho tancujú družba s nevestou 
polku. Choreografia vopred nastavená nie je.  

V súčasnosti majú piesne viazané k príležitosti svieškovieho tanca ustálený sled:

1.	 Povecže mi, mojä milá, de ti spíš;
2.	 Sedí starí na múriku;
3.	 Na länovisku;
4.	 Sedela na buku;
5.	 Vihnala voli;
6.	 Kediže to žitko zejde.

Spievanie za sebou idúcich piesní je podmienené pohybom družbu s nevestou. Ak muzi-
kanti vidia, že družba s nevestou už tretíkrát vychádzajú z kruhu von, začnú hrať posled-
nú pieseň v rýchlom tempe, ženy si pozhasínajú sviečky, odložia nabok a začnú tancovať 
do kolesa. Nevesta s družbom stoja v úzadí. Po dotancovaní si svadobné hostky sadnú na 
svoje miesta. Svieškoví tanec v súčasnosti trvá v priemere už len 5 minút. 



68

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Obr. 7 
Súčasná zavíjänka, 2022. Skladanie závoja nevesty  

za spevu žien a jeho napichnutie na družbovskú palicu.   
Zdroj: súkromný archív respondentky

Záver

Cieľom práce bolo opísať svadobný chorovod – sviečkový tanec v kontexte svadobného 
obyčajového cyklu v obci Vlachovo, jeho vývin a  faktory, ktoré ovplyvňovali jeho podo-
bu. Svieškoví tanec patrí do štruktúry svadobného obyčajového cyklu pred fázu skladania 
venca nevesty a  čepčenie. Práca približuje kedy, kde a  akým spôsobom sa vykonával 
a predkladá výsledky zistenia jeho vnímania lokálnym spoločenstvom. Východiskovými 
rokmi pre skúmaný jav boli 50. roky 20. storočia. 

Svadobný chorovod vo Vlachove sa skladal z dvoch častí: zo svieškovieho tanca a z tanca 
do kolesa. V  práci je uvádzaný detailný priebeh svieškovieho tanca počnúc prípravami, 
ktoré prebiehali v ten večer, až po začiatok zavíjänki. Začínal jeho ohlásením, rozdaním 
sviečok, ktorých prípravu zabezpečila ženíchova mama a následne schádzaním sa žien 
do kruhu. 

Svieškoví tanec začal pripálením sviečok. Krokom postupujúce ženy do kolesa v smere po-
hybu hodinových ručičiek si sviečky chránili pred nevestou. Tá sa sviečky snažila zhasnúť 
vreckovkou alebo fúkaním. Počas tanca ju viedol družba, s ktorým trikrát opustili kruh 
a vrátili sa doň. Po treťom raze nevesta s družbom opustili kruh a pokračoval ženský ta-
nec do kolesa.

Tanec žien do kolesa sa konal po zhasnutí všetkých sviečok, pričom ženy spievali tempic-
ky rýchlejšie melódie. Celý svieškoví tanec s tancom do kolesa mal trvanie pätnásť minút. 
Po tanci do kolesa nasledovala zavíjänka.  

V práci je detailne opísaný súčasný stav a priebeh svieškovieho tanca v rámci zavíjänki, 
organizovanej Folklórnou skupinou Stromíš. Výskumom bolo dokázané, že v súčasnosti 



69

M
AT

ER
IÁ

LY
M

ic
ha

el
a 

Ba
št

ák
ov

á

sa pojem svieškoví tanec vytráca. Spôsobilo to jeho zlúčenie so zavíjänkou. Súčasným po-
menovaním celého cyklu je zavíjänka. 

V závere by som chcela zosumarizovať základné pozorovania a zmeny, ktoré sa v tejto 
oblasti udiali od druhej polovice 20. storočia do súčasnosti. 

Za základný faktor, ktorý najpodstatnejšie ovplyvnil sledovaný fenomén, pokladám 
priestor, resp. zmenu priestoru. Spočiatku to bol dom ženícha, neskôr, od roku 1971, 
sa chorovod začal vykonávať v zrekonštruovanom kultúrnom dome, čo ovplyvnilo jeho 
podobu. (Konštatovala to už aj M. Jágerová (2008: 257-258) na príklade pohrebných 
obyčají: ,,Priestor podmieňuje do značnej miery ich fungovanie a formu, následne aj funk-
cie.“) Dostupné priestorové možnosti určujú, ako sa obyčaje vykonávajú, a ovplyvňujú ich 
postupnosť aj charakter. Zmeny priestorov, v ktorých sa obyčaje vykonávajú, majú vplyv 
aj na funkcie obyčajových úkonov (Feglová, 1993; Jágerová, 2008).

Vývin svieškovieho tanca ovplyvnila prítomnosť a začiatok aktívnej účasti mužov. Od 70. 
rokov 20. storočia sa muži snažili narušiť jeho priebeh vtipnými vsuvkami. Pod týmto 
vplyvom sa zmenil obradový charakter svieškovieho tanca na zábavný. Pociťovali to aj 
respondenti. Od tohto okamihu tanec ženy nebrali ako obrad, ale udalosti prikladali skôr 
zábavný charakter. 

Od 70. rokov 20. storočia sa do svieškovieho tanca začali zapájať hudobno-nástrojové zo-
skupenia, a to z viacerých dôvodov. Najdôležitejším bol ten, že priame nositeľky, speváč-
ky, už kvôli starnutiu nevládali tancovať a zároveň spievať. Preto  sa hudobníci rozhodli 
ženám týmto spôsobom vypomôcť. Ďalším dôvodom bol vznik nového hudobno-nástro-
jového zoskupenia Fortúna pod vedením J. Kováča, ktorí chceli svieškoví tanec moderni-
zovať, preto sa doň aktívne hudobne zapájali, pričom rešpektovali spev žien. 

Najvýznamnejším faktorom, ovplyvňujúcim podobu svieškovieho tanca, bolo vytvorenie 
scenára, ktoré prinieslo množstvo zmien:

1.	 Narušila sa spontánnosť tanečnej tradície. Na každej svadbe sa zúčastňovali aj 
staršie ženy. Do roku 2013 sa svieškoví tanec tancoval takmer na každej svadbe 
konanej vo Vlachove. Ženy prítomné na svadbe to brali ako samozrejmosť. 

2.	 Pod vplyvom folklórnej skupiny sa na svadbách okrem hudobno-nástrojového zo-
skupenia, ktoré hralo celú svadbu, o polnoci pripojili aj ďalší hudobníci. Tí, ktorí 
sprevádzali ženy počas celej zavíjänki, boli vždy v obsadení husle a akordeón. 

3.	 Pod vplyvom vytvorenia scenára sa pomenovanie svieškovieho tanca pomaly vytrá-
ca. Nahradzuje ho jeden všeobecný pojem – zavíjänka, ktorým obyvatelia v súčas-
nosti nazývajú celý cyklus, ktorý predvádza folklórna skupina. 

4.	 Zmena textu piesní. Zjemňovaním mravov ženy vo folklórnej skupine odmietali 
spievať piesne s príliš lascívnym charakterom a vulgarizmami. Napr. pôvodné zne-
nie piesne: Vihnala voli, vihnala voli na šervenicu, na šervenicu. Vikasala si, vikasala si 
po samú pičku, po samú pičku. Nahradili za text: Vikasala si, vikasala si bielu suknicu, 
bielu suknicu. Melódia ani podstata piesne sa nezmenila. 

5.	 Pridanie príhovorov. Príhovory majú v scenári aj ženy aj muži. Družba a starejší, 
ktorí sú na svadbe po celý čas, v zavíjänke nemajú žiadny príhovor. Všetky reči za 
nich povie družba, ktorý prišiel s folklórnou skupinou.



70

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Referencie

Babčáková, K. (2020). Chorovody na Slovensku. Stará Ľubovňa: Ľubovnianske múzeum – Hrad 
v Starej Ľubovni. 

Bendík, Š. (2015). Nestratené roky obce Vlachovo. Vlachovo: Obec Vlachovo. 

Böhmerová, A., Vozáryová, L., Ličko, S. (1937 – 1944). Pamätná kniha obce Vlachovo.

Čaplovič, J. (1997). Etnografia Slovákov v Uhorsku. Bratislava: Slovenské pedagogické nakladateľstvo. 

Dobšinský, P. ([1880]2007). Prostonárodnie obyčaje, zvyky a povery. Zlatý fond SME. Získané 
26.8.2024, z https://zlatyfond.sme.sk/dielo/158/Dobsinsky_Prostonarodnie-obycaje-zvyky-a-
povery/4#ixzz7kAc3iU00

Dúžek, S. (Režisér). (2008). Ľudové tance slovenských regiónov: Ľudové tance Gemera a Malohontu 
[Etnochoreologická dokumentácia].

Dúžek, S., Garaj, B. (2001). Slovenské ľudové tance a hudba na sklonku 20. storočia. Bratislava: Ústav 
hudobnej vedy Slovenskej akadémie vied.

Feglová, V. (1993). Priestor ako antropologický fenomén. Slovenský národopis, 41(2), 131-138. 

Feglová, V. (1995). Kruh. In J. Botík, P. Slavkovský (Eds.), Encyklopédia ľudovej kultúry Slovenska 2.  
(s. 283). Bratislava: Veda.

Feglová, V., Jakubíková, K. (2000). Rodinné obyčaje. In R. Stoličná (Ed.), Slovensko: Európske kontexty 
ľudovej kultúry (s. 215-236). Bratislava: Veda.

Gennep, A. (2018). Přechodové rituály: Systematické studium rituálů. Praha: Portál.

Hlaváč, M. (1960). Kronika obce Kobeliarovo. 

Horváthová, E. (1975). Zvykoslovie a povery. In B. Filová (Ed.), Slovensko Ľud – časť II. (s. 985-1030). 
Bratislava: OBZOR.

Horváthová, E. (1995). Úvod do etnológie. Bratislava: Univerzita Komenského Bratislava.

Jágerová, M. (2008). Posledné zbohom... Súčasné pohrebné obyčaje. Nitra: Univerzita Konštantína 
Filozofa v Nitre.

Jakubíková, K. (1995). Družba. In J. Botík, P. Slavkovský (Eds.), Encyklopédia ľudovej kultúry 
Slovenska 1. (s. 110). Bratislava: Veda. 

Jakubíková, K. (1996). Slovenská svadba. In M. Leščák (Ed.), Pramene k tradičnej duchovnej kultúre 
Slovenska (2. zv.). Slovenské svadby. Z dotazníkovej akcie Matice slovenskej 1942 (s. 8-19). 
Bratislava: Prebudená pieseň.

Jakubíková, K. (1997). Rodinné obyčaje. In K. Jakubíková, M. Botíková, S. Švecová (Eds.), Tradície 
slovenskej rodiny (s. 161-189). Bratislava: VEDA. 

Jakubíková, K. (2011). Rodinné zvyky. In J. Michálek (Ed.), Gemer-Malohont: Národopisná monografia 
(s. 375-404). Martin: Matica slovenská.

Kaľavský, M., Ondrejka, K. (1995). Sviečka. In J. Botík, P. Slavkovský (Eds.), Encyklopédia ľudovej 
kultúry Slovenska 2. (s. 223). Bratislava: Veda. 

Kolesár, J. (2013). Rodinné zvyky a obrady. In J. Kolesár (Ed.), Rejdová: Monografia obce (s. 250-266). 
Košice: Agentúra Sáša.

Kováč, J. (2017). Polstoročná cesta Folklórnej skupiny Stromíš. Vlachovo: Občianske združenie 
Stromíš.

Krekovičová, E. (1995). Erotické piesne. In J. Botík, P. Slavkovský (Eds.), Encyklopédia ľudovej kultúry 
Slovenska 2. (s. 122). Bratislava: Veda.

Móži, A. (1976). Vybrané kapitoly z hudobnej folkloristiky. Bratislava: Osvetový ústav. 

Móži, A. (1995). Historické tance. In J. Botík, P. Slavkovský (Eds.), Encyklopédia ľudovej kultúry 
Slovenska 1. (s. 165). Veda. 



71

M
AT

ER
IÁ

LY
M

ic
ha

el
a 

Ba
št

ák
ov

á

Muntág, E. (1974). Uhrovská zbierka piesní a tancov z roku 1730. Martin: Matica slovenská.

Ondrejka, K. (1981). Vyšnoslanské tance. Rytmus, 32(5), 16-19.

Ondrejka, K. (2005). Tance, obyčaje a piesne Gemera. Rožňava: Gemerské osvetové stredisko.

Rusko, M. (2018). Svadobný repertoár v hudobných zbierkach z prelomu 17. a 18. storočia na Slovensku 
a jeho dnešné využitie. Cech slovenských gajdošov. Získané 26.8.2024, z https://csg.gajdy.
sk/2018/06/23/svadobny-repertoar-z-prelomu-17-a-18-storocia/

Speer, G. D. (1964). Uhorský Simplicissimus. Bratislava: Slovenské vydavateľstvo krásnej literatúry. 

Šomšák, Ľ. J. (2014). Betliar: Monografia. Betliar: Obecný úrad.

Važanová, J. (2010). Svadobné nôty v kontexte slovenskej tradičnej kultúry. Musicologica Slovaca, 
1(1), 7-45. 

Vnenčák, V., Vnenčáková, J., Puškáš, J., Rendoš, M., Gubek, M., Garčárová, A. (2015). Svadba 
v Gemerskej Polome. Gemerská Poloma: Obec Gemerská Poloma.

Záhradník, O., Vido J., Hlaváč O. (1952 – 1966). Kronika obce I: Vyšná Slaná.

Zálešák, C. (1964). Ľudové tance na Slovensku. Bratislava: Vydavateľstvo Osveta.

Zálešák, C. (1988). Prehľad slovenských ľudových tancov. Bratislava: Osvetový ústav. 

https://csg.gajdy.sk/2018/06/23/svadobny-repertoar-z-prelomu-17-a-18-storocia/
https://csg.gajdy.sk/2018/06/23/svadobny-repertoar-z-prelomu-17-a-18-storocia/


72

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Uczta urodzinowa i pogrzebowa w wo-
jewództwie śląskim w świetle materiałów  

źródłowych Polskiego Atlasu Etnograficznego

Birthday and funeral feasts in Silesian Dukedom in the light  
of source materials from the Polish Ethnographic Atlas

DOI: 10.31577/EtnoRozpra.2024.31.2.06

Anna Drożdż 

Abstract

In this study, the culinary traditions accompanying feasts organized during birthday and funeral 
ceremonies will be discussed, in particular those after christenings and funerals. The rules for 
preparing the food and drinks, the selection of the place and people acting as organizers, as well 
as the people invited to participate in the event will be presented. The main subject of these 
considerations will be the products and dishes that constitute the menu of such feasts. The role 
and meaning of served dishes will be presented, including their symbolic or magical meaning.  
The discussed issues also include those related to serving relic products/dishes and serving alcohol.  
The dialect names of the discussed events will be presented as well.
This subject matter will be presented on the basis of the source materials of the Polish Ethnographic 
Atlas (hereinafter referred to as PAE). This data was collected in the 1970s, during the field research 
conducted throughout Poland based on uniform research questionnaires (“Birthday customs, ritu-
als and beliefs” and “Funeral customs, rituals and beliefs”). The research also covered the area of the 
current Silesian Dukedom. In this area, interviews were conducted in 13 villages – research points. 
During the field studies, customs and practices typical of the rural environment were of particular 
interest. The collected data will form the foundation of this study.
This text will be primarily a source study. The researchers’ notes will be taken into account that 
are based both on the narratives of the village inhabitants and on a few representations of these 
narratives (literal fragments of the interlocutors’ recorded statements).

Keywords
birthday feast, christening, funeral, funeral feast, Silesian Voivodeship, Polish Ethno-
graphic Atlas



73

M
AT

ER
IÁ

LY
An

na
 D

ro
żd

ż

Kontakt / Contact
Dr hab. Anna Drożdż, prof. UŚ, Institute of Culture Studies, University of Silesia in Ka-
towice, Uniwersytecka 4, 40-007 Katowice, Poland, e-mail: anna.drozdz@us.edu.pl

ORCID            https://orcid.org/0000-0002-4178-154X

Ako citovať / How to cite
Drożdż, A. (2024). Uczta urodzinowa i pogrzebowa w województwie śląskim w świetle 
materiałów źródłowych Polskiego Atlasu Etnograficznego. Etnologické rozpravy, 31(2), 72-
86. https://doi.org/10.31577/EtnoRozpra.2024.31.2.06

Wstęp

W społeczeństwie tradycyjnym jednostka, przechodząca w swym życiu momenty prze-
łomowe, nigdy nie pozostawała sama. Towarzyszyli jej w tych chwilach zarówno najbliżsi 
członkowe rodziny, jak i dalsi krewni czy sąsiedzi. O wjątkowości tych wydarzeń świad-
czył ich obrzędowy charakter, który podkreślano poczęstunkiem, czasem ucztą a nawet 
biesiadą. Wspólna konsumpcja integrowała, dawała wsparcie, była wyrazem akceptacji. 
Jak podkreślają autorki opracowania dotyczącego śląskich tradycji kulinarnych - Dorota 
Świtała-Trybek i Joanna Świtała-Mastalerz (2010: 119), na Górnym Śląsku „świętowanie 
ważnych, niejednokrotnie przełomowych momentów w życiu jednostki, w gronie krew-
nych [...] także znajomych, potęgowało i nadal potęguje powagę uroczystości. Obecność 
osób bliskich daje poczucie bezpieczeństwa, spokoju, także stabilności“. Niektóre pro-
dukty spożywcze niosły ze sobą symboliczne a nawet magiczne znaczenie, nie mogło 
ich więc zabraknąć na biesiadnym stole. O ile wspólna biesiada, jest uznawana za punkt 
kulminacyjny obrzędowości weselnej, o tyle w przypadku narodzin i śmierci schodzi na 
plan dalszy. Niemniej pogłębiona refleksja nad wspólnotą stołu podczas wspomnianych 
obrzędów pozwala dostrzec bogactwo tradycji kultury wiejskiej.

Jednym z ciekawszych pod tym względem regionów w Polsce jest Górny Śląsk i obsza-
ry sąsiadujące, współcześnie tworzące województwo śląskie. Dziedzictwo kulturowe na 
tym terenie charakteryzuje się różnorodnością. Z jednej strony zawiera szereg elemen-
tów archaicznych, o proweniencji ruralnej, z drugiej nowszych, wywodzących się z kul-
tury miast przemysłowych. Na tym terenie krzyżują się także wzory polskie, niemieckie, 
czeskie i lokalne śląskie, a po II wojnie światowej w części zachodniej również takie, które 
przybyły wraz z przesiedleńcami z Kresów Wschodnich i  innych południowo-wschod-
nich regionów Polski.  

Niniejszy tekst oparłam o  materiały źródłowe zgromadzone w latach 1969 i  1970  
w 13 miejscowościach, będących stałymi punktami badawczymi Polskiego Atlasu Etno-
graficznego.1 Pod uwagę wzięłam zapisy sporządzone na obszarze obecnego wojewódz-

1	 Są to następujące wsie: Goląsza (ok. Będzina), Kryry (ok. Pszczyny), Lubomia (ok. Wodzisławia Śląskiego), 
Istebna i Wiślica (ok. Cieszyna), Żabnica (ok. Żywca), Panki (ok. Kłobucka), Lubojna (ok. Częstochowy), 
Kokotek (ok. Lublińca), Rudziniec (ok. Gliwic), Wieszowa (ok. Tarnowskich Gór), Wilcza (ok. Rybnika), 
Wojsławice (ok. Myszkowa).

https://doi.org/10.31577/EtnoRozpra.2021.28.2.01
https://orcid.org/0009-0002-7983-7294


74

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

twa śląskiego. Należy podkreślić, iż wsie te nie reprezentują tradycji jednego spójnego 
regionu etnograficznego lecz są reprezentacjami co najmniej kilku większych i mniejszych 
grup: Górnego Śląska, Śląska Cieszyńskiego, Beskidu Śląskiego, Beskidu Żywieckiego, 
Zagłębia Dąbrowskiego. Różnorodność ta miała swoje odzwierciedlenie w odmiennych 
zwyczajach towarzyszących badanym ucztom obrzędowym. W większości były to wsie 
zamieszkane przez ludność autochtoniczną, więc zgromadzona wiedza odzwierciedla-
ła lokalne tradycje.2 Informacje, które są podstawą niniejszego opracowania, odnoszą 
się w większości do okresu powojennego i późniejszego. Z jednej strony są to narracje 
dotyczące czasów współczesnych mieszkańców badanych wsi, a więc lat siedemdzie-
siątych XX wieku. Z drugiej zaś część starszych rozmówców wspomina praktyki, które 
były powszechne za czasów ich młodości (lub pamiętają z dzieciństwa), a które w okresie 
prowadzonych badań zostały już zarzucone. W każdej z wyznaczonych miejscowości ba-
dacze rozmawiali z kilkoma osobami. Przy wyborze swego rozmówcy z reguły kierowali 
się  jego wiekiem, w rzadszych przypadkach także płcią. Na potrzeby badań atlasowych 
preferowane były osoby starsze, które zachowały w pamięci obraz dawnych, nieprakty-
kowanych już zwyczajów. Z tego względu większość informatorów w czasie prowadzenia 
badań miała ukończonych sześćdziesiąt, siedemdziesiąt a nawet osiemdziesiąt lat.3

Badania terenowe na potrzeby Polskiego Atlasu Etnograficznego rozpoczęły się już  
w 1945 roku. Były one prowadzone w ponad 300 wsiach na terenie Polski w okresie po  
II wojnie światowej. Zasadniczym założeniem projektu, jakim był PAE, było odtworzenie 
kolejnych etapów rozwoju badanej kultury tradycyjnej. Umożliwić to miały intensywne 
i systematycznie gromadzone wiadomości z terenu całej Polski. Wiadomości te musia-
ły spełniać kilka warunków: musiały być porównywalne, dlatego badania prowadzono  
w oparciu o  jednolity kwestiunariusz, musiały być reprezentatywne dla całego obsza-
ru, dlatego etnografowie odwiedzali wyłącznie te miejscowości, które należały do siatki 
stałych punktów badawczych PAE,4 w końcu musiały być precyzyjne, tak by można je 
było łatwo umieścić w formie znaku na mapie etnograficznej. Ten ostatni warunek naj-
trudniej było spełnić. Wywiady etnograficzne nierzadko miały rozbudowaną formę, za-
wierały wiele indywidualnych, emocjonalnych narracji, z których badacz musiał wybrać 
tylko to wątki, które uznał za najważniejsze i ostatecznie zapisać je w kwestionariuszu 
- notatniku. Jednak w wielu przypadkach zapisy badaczy, zainspirowane wypowiedzi-
mi rozmówców, również były rozbudowane, zawierały informacje spontaniczne i cytaty 
z wysłuchanych opowieści. I choć te zapisy nie miały dużej wartości dla twórców atlasów 
etnograficznych, to dla osób chcących poznać codzienność życia na wsi w XX wieku są 
niezwykle cenne. Podobną wartość prezentują materiały źródłowe z miejscowości obec-
nie leżących w województwie śląskim. 

2	 Wyjątkiem jest Rudziniec (ok. Gliwic), gdzie po II wojnie światowej przybyli – w ramach przesiedleń 
– osadnicy z okolic Stanisławowa i Stryi. Z danych metryczkowych wynika jednak, że wywiady 
prowadzono wyłącznie z osobami urodzonymi w Rudzińcu.

3	 W niektórych przypadkach badacze w części metryczkowej umieszczali dodatkowe uwagi odnoszące 
się do konkretnych osób, z którymi rozmawiali. Z zapisami tymi można się zapoznać na wskazanych 
stronach internetowych: https://paenew.us.edu.pl/items/browse?collection=15 i https://paenew.
us.edu.pl/items/browse?collection=22 [data dostępu 09. 08. 2024].

4	 Więcej na temat założeń teoretycznych i metodologicznych Polskiego Atlasu Etnograficznego zob. 
Bohdanowicz, 1993: 7-49.

https://paenew.us.edu.pl/items/browse?collection=15
https://paenew.us.edu.pl/items/browse?collection=22
https://paenew.us.edu.pl/items/browse?collection=22


75

M
AT

ER
IÁ

LY
An

na
 D

ro
żd

ż

Podstawowym źródłem informacji są zapisy poczynione przez sześciu badaczy tereno-
wych, którzy prowadzili badania etnograficzne w oparciu o jednorodne kwestionariusze 
wywiadu;5 były to odpowiednio: „Kwestionariusz do badań P.A.E. Wybrane zagadnie-
nie z  kultury społecznej i  duchowej. Zwyczaje, obrzędy i wierzenia urodzinowe“ oraz 
„Kwestionariusz do badań P.A.E. Wybrane zagadnienie z kultury społecznej i duchowej. 
Zwyczaje, obrzędy i wierzenia pogrzebowe“. Zasadą badań prowadzonych na potrzeby 
Polskiego Atlasu Etnograficznego było uzyskanie informacji porównywalnych, dlatego 
wywiady prowadzono w oparciu o jednolity kwestionariusz w podobnym czasie.

W przypadku obrzędowości urodzinowej kwestie poczęstunków poruszono w dwóch 
miejscach. Po raz pierwszy, omawiając odwiedzanie i obdarowywanie położnicy po po-
rodzie, kolejny raz, przybliżając kwestie związane z chrztem. Z kolei zagadnienie organi-
zacji gościny po śmierci członka rodziny pojawiło się w rozmowach z mieszkańcami wsi 
wyłącznie przy okazji omawiania poczęsnego po pogrzebie. Tu jednak narracje rozmów-
ców zawierały wiele wątków spontanicznych, w których wspominano o poczęstunkach 
serwowanych zarówno przed pogrzebem, jak i w rocznicę śmierci krewniaka. 

Wyodrębnione wiadomości stworzyły interesujący obraz uczt i poczęstunków obrzędo-
wych w procesie przemian. Z jednej strony rozmówcy wspominali przyjęcia skromniejsze 
(uzależnione od indywidualnych możliwości finansowych rodziny), częściej ogniskujące 
się wokół głównego aktora obrzędu, nierzadko pełniące funkcje symboliczne a nawet 
magiczne, które niezwykle szybko odchodziły w przeszłość. Z drugiej strony, wraz z ro-
snącą zamożnością mieszkańców wsi, zyskiwały na popularności takie gościny, które 
skupiały się na podjęciu poczęstunkiem zgromadzonych uczestników. Ich organizacja 
miała przede wszystkim znaczenie prestiżowe. W poniższym tekście przybliżę obrazy 
omawianych gościn, które udało się nakreślić w oparciu o  narracje mieszkańców wsi, 
zgromadzone i przetworzone przez badaczy Polskiego Atlasu Etnograficznego.

Uczta urodzinowa – „pępkowe“

W miejscowościach województwa śląskiego, w których prowadzono badania etnogra-
ficzne, mieszkańcy wyróżniali dwa typy spotkań organizowanych po urodzeniu dziecka. 
Tym, co je od siebie odróżniało był ich charakter; nieformalny w przypadku pierwszego 
z nich i sformalizowany, obwarowany szeregiem zasad w przypadku drugiego. Tym, co je 
łączyło był fakt, iż obu towarzyszył poczęstunek.

Pierwsze spotkanie odbywało się zaraz po urodzeniu dziecka, niezależnie od tego, gdzie 
sytacja ta miała miejsce (dom, porodówka). Z reguły nie wskazywano, kto zobowiązany 
był do odwiedzenia położnicy, a kto przeciwnie, nie powiniem się pojawiać w jej otocze-
niu. Niemniej w trakcie prowadzonych rozmów zarysowywały się określone preferen-
cje. Do osób zobowiązanych do przyjścia z wizytą należały przede wszystkim kobiety 

5	 Eksploracje terenowe przeprowadzili następujący badacze: Genowefa Boryszewska: Goląsza (rok 
prowadzenia badań: 1970); Jerzy Grocholski: Kryry (rok prowadzenia badań: 1970); Eugenia Szweda: 
Lubomia (rok prowadzenia badań: 1970); Barbara Jankowska: Istebna, Wiślica, Żabnica (rok prowadzenia 
badań: 1969); Kazimierz Jagieła: Panki, Lubojna (rok prowadzenia badań: 1969); Stefan Łysik: Kokotek, 
Rudziniec (rok prowadzenia badań: 1969), Wieszowa, Wilcza, Wojsławice (rok prowadzenia badań: 
1970).



76

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

z najbliższego otoczenia matki: „tylko baby, [...] sąsiadki i bliskie krewne”.6 Były to matka 
położnicy, bliskie krewne, sąsiadki, z którymi łączyły ją zażyłe stosunki a te, które pra-
cowały zawodowo, również koleżanki i przyjaciółki z pracy. W sytuacjach, kiedy poród 
miał miejsce w domu, uczestniczką takiego spotkania była również kobieta odbierająca 
poród – lokalna akuszerka. Nierzadko to ona pełniła rolę gospodyni podcza składanej 
wizyty.7 Ze zgromadzonych zapisów wynika więc, iż w czasie po porodzie, młodej matce 
towarzystwa dotrzymywały przeważnie kobiety. 

Jak wspomniałam wcześniej, lokalna społeczność nie wypracowała szczegółowych zaka-
zów dotyczących opisywanej sytuacji, powszechnie było jednak wiadomo, że nie każdy 
powinien pojawiać się w tym czasie przy łóżku położnicy. Do osób wykluczonych należeli 
przede wszystkim mężczyźni oraz młode osoby stanu wolnego: panny a w szególności 
kawalerowie.8 Wyjątek stanowił ojciec noworodka i mąż rodzącej. We wszystkich bada-
nych miejscowościach jego obecność była odbierana jako naturalna. W kilku miejsco-
wościach wskazywano również na przyszłych rodziców chrzestnych, jako tych, którzy 
powinni złożyć wizytę matce dziecka.9

Kobiety, które przychodziły do położnicy, przynosiły ze sobą dary przeznaczone dla mło-
dej matki. Z reguły były to podarki o charakterze spożywczym. Były to produkty i potra-
wy, które miały za cel wzmocnienie wyczerpanej porodem kobiety. Najczęściej były to 
słodycze,10 w tym czekolada11 i kakao,12 słodkie wypieki: placki,13 „kołocze“ (duże, pro-
stokątne, drożdżowe ciasta z nadziemiem z mielonego maku, sera lub owoców, najczę-
ściej również ze słodką posypką na wierzchu),14 rogaliki,15 ciastka,16 babki,17 a w czasach,  
w których prowadzono badania również coraz powszechniejsze torty,18 pieczywo lepszej 

6	 Zanotowano we wsi Wiślica (ok. Cieszyna). 
7	 Wiadomości takie zapisano we wsiach: Goląsza (ok Będzina), Lubojna (ok. Częstochowy), Panki (ok. 

Kłobucka).
8	 Zanotowano we wsiach: Lubojna (ok. Częstochowy), Wiślica (ok. Cieszyna), Żabnica (ok. Żywca). 
9	 Zanotowano we wsiach: Rudziniec (ok. Gliwic) i Wilcza (ok. Rybnika). W Pankach (ok. Kłobucka) w 

odwiedzinach brała udział tylko przyszła matka chrzestna.
10	 Zanotowano we wsiach: Goląsza (ok. Będzina), Istebna, (ok. Cieszyna), Kokotek (ok. Lublińca), Kryry (ok. 

Pszczyny), Lubomia (ok. Wodzisławia Śląskiego).
11	 Zanotowano we wsi: Istebna (ok. Cieszyna), Kokotek (ok. Lublińca), Lubomia (ok. Wodzisławia 

Śląskiego), Rudziniec (ok. Gliwic), Wieszowa (ok. Tarnowskich Gór), Wilcza (ok. Rybnika), Wojsławice (ok. 
Myszkowa).

12	 Zanotowano we wsiach: Goląsza (ok. Będzina), Kokotek (ok. Lublińca), Wieszowa (ok. Tarnowskich Gór), 
Wilcza (ok. Rybnika), Wojsławice (ok. Myszkowa).

13	 Zanotowano we wsi Wojsławice (ok. Myszkowa). 
14	 Zanotowano we wsi  Lubojna (ok. Częstochowy). Szerzej na ten temat zob.: Przymuszała, Świtała-Trybek 

(2021: 292-299).
15	 Zanotowano we wsi Wieszowa (ok. Tarnowskich Gór). Informacja ta odnosi się do przeszłości 

zachowanej we wspomnieniach rozmówców. W czasie badań zwyczaj nie był już praktykowany.
16	 Zanotowano we wsiach: Kokotek (ok. Lublińca), Kryry (ok. Pszczyny).
17	 Zanotowano we wsi Kokotek (ok. Lublińca).
18	 Zanotowano we wsiach: Istebna (ok. Cieszyna), Lubomia (ok. Wodzisławia Śląskiego), Wojsławice (ok. 

Myszkowa).



77

M
AT

ER
IÁ

LY
An

na
 D

ro
żd

ż

jakości,19 owoce.20 Powszechnie dostarczano kiełbasy i mięso drobiowe.21 Równie często 
zabierano ze sobą różnorodne, drobne produkty spożywcze, w zależności od tego, jaki 
był stopień zażyłości pomiędzy kobietami oraz na co mogła sobie pozwolić odwiedzają-
ca. Rozmówcy i rozmówczynie wskazywali zazwyczaj na jajka, masło, śmietanę, mleko, 
cukier.22 Jak wspomina jedna z mieszkanek Wiślicy: „Przychodziły z nowicką, ta przy-
niosła kurę, gęś, ta cukru, kawy z gołymi rękami żadna nie przyszła. Pół litra wódki dla 
położnicy też czasem przyniosła która“. Zdarzały się sytuacje, że produkty spożywcze 
dostarczano tylko uboższym rodzinom: „Odwiedzają, a  jak bidoki to przyniosą mleka, 
masła, śmietany”.23 W kilku miejscowościach odwiedzające wręczały położnicy alkohol. 
Było to wino24 lub słodka wódka.25 We wsi Lubomia (ok. Wodzisławia Śląskiego) miętową 
wódką obdarowywano wyłacznie kobietę – wieloródkę. Zachowanie to tłumaczono do-
brem kobiety: „żeby ją w brzuchu nie gryzło“. 

Produkty, które wręczano matce z reguły nie miały znaczenia symbolicznego. Zwycza-
jowo przyjęte było, by dominowały produkty słodkie. W przeszłości powszechnie przy-
noszono kakao i mleko, z czasem produkty te zastąpiono słodyczami, ciastami, czeko-
ladą. Jedynie w dwóch miejscowościach na tę okazję wypiekano specjalne pieczywo.  
W Goląszy (ok. Będzina) kobiety przygotowywały specjalny placek z serem, natomiast  
w Wieszowej (ok. Tarnowskich Gór) rogaliki: „Dawniej przynoszono położnicy na swa-
czynę pszenne różki, inaczej zwane rogaliki, które rzekomo nazywano różki bolesne”.

Pojawienie się gości przy łóżku matki stanowiło okazję do okolicznościowego poczę-
stunku. Na Górnym Śląsku i regionach przyległych, obecnie wchodzących w skład woje-
wództwa śląskiego, nie było jednej obowiązującej formy podejmowania gości. W prze-
szłości istotnym czynnikiem była zamożność gospodarzy. W przypadku rodzin ubogich, 
poczęstunku nie podawano: „Ubożsi przeważnie tego nie praktykują“.26 Osoby bogatsze 
miały możliwość ugoszczenia odwiedzających. Nie były to jednak wystawne poczęstun-
ki, gdyż takie z  reguły zarezerwowane były dla przyjęcia organozowanego po chrzcie 
dziecka. W omawianej sytuacji najczęściej były to niewielkie przekąski, często przygo-
towywane z produktów przyniesionych przez przybyłe kobiety. W Goląszy (ok. Będzina) 
wspominano: „Poczęstunek po obejrzeniu noworodka, z tego, co przyniosą odwiedzają-
cy“, podobnie przebiegało to w Pankach (ok. Kłobucka): „Część z przyniesionych darów 
spożywają na przyjęciu podczas odwiedzin, czasem coś zostaje dla matki i na chrzciny 
[...] jedzą chleb z masłem, serem, popijają wódką“. Z kolei w Lubomi (ok. Wodzisławia 

19	 Zanotowano we wsiach: Rudziniec (ok. Gliwic), Wilcza (ok. Rybnika).
20	 Zanotowano we wsiach: Goląsza (ok. Będzina), Lubomia (ok. Wodzisławia Śląskiego), Rudziniec (ok. 

Gliwic), Wieszowa (ok. Tarnowskich Gór). 
21	 Zanotowano we wsiach: Istebna i Wiślica (ok. Cieszyna), Lubojna (ok. Częstochowy), Lubomia (ok. 

Wodzisławia Śląskiego), Panki (ok. Kłobucka), Rudziniec (ok. Gliwic), Wilcza (ok. Rybnika), Wojsławice (ok. 
Myszkowa).

22	 Zanotowano we wsiach: Lubojna (ok. Częstochowy), Panki (ok. Kłobucka), Wieszowa (ok. Tarnowskich 
Gór).

23	 Zanotowano we wsi Żabnica (ok. Żywca). 
24	 Zanotowano we wsi Goląsza (ok. Będzina).
25	 Zanotowano we wsiach: Goląsza (ok. Będzina), Lubojna (ok. Częstochowy).
26	 Zanotowano we wsi Kokotek (ok. Lublińca).



78

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Śląskiego) podkreślano, że nie ma zwyczaju częstowania, niemniej „można poczęstować 
gości kanapkami, wódką, winem, słodyczami, kawą, tortem“.

Tym, co stanowiło nieodzowny element omawianego spotkania był alkohol. Za jego przy-
gotowanie i serwowanie odpowiedzialny był ojciec nowo narodzonego dziecka.27 Czę-
stował on zarówno kobiety, jak i mężczyzn, także położnicę i akuszerkę. Wspomnienia 
tych sytuacji wybrzmiewały w niemal każdej miejscowości, w której prowadzono bada-
nia. W Kokotku (ok. Lublińca): „Dawniej podobno też popijali mąż z sąsiadami i akuszerką 
po kieliszku wódki“. W Rudzińcu (ok. Gliwic) sytację tę opisywano w następujący sposób: 
„Przy tej okazji odbywa się małe poczęstne, zwykle coś ostrego wypiją. Dawniej były 
wypadki, że i matka (położnica) wychyliły kieliszek z akuszerką”. W Wieszowej (ok. Tar-
nowskich Gór) zwyczaj ten opisywano, jako zanikający, wspominając, iż „dawniej zebrały 
się kumoterki i sąsiadki, czy sąsiedzi i przynieśli coś wódki, by po kieliszku wypić. Dawniej 
mówiono, że lubiły wypić akuszerki („baba”), a podobno nawet położnica, żeby dziecko 
dobrze spało”. Z kolei w niektórych miejscowościach położnica była wyłączona ze spo-
żywania alkoholu. W Wojsławicach (ok. Myszkowa), „jak się dziecko narodzi to ojciec 
stawia zebranym na tzw. „pępkowe” po porodzie, przed chrztem wódkę i piją u położnicy 
tzw. „pępkowe”. Zwłaszcza dużo piją, gdy chłopak się urodził. Jest to mały poczęstunek. 
A koleżanki (przyjaciółki lub krewni) przynoszą położnicy przy tej okazji coś dobrego do 
zjedzenia, np. torta, placek, kurę, ser, czekoladę, kakao, kawę itp. I tam to często z nią 
jadło, a zwłaszcza popijają. Akuszerki, czyli babki przy tej okazji lubiły dość wódki wypić”. 
Podobnie było w Wilczy (ok. Rybnika): „półoficjalne przyjęcie, chodzi o wypicie jednego 
kieliszka, położnica tylko je – na wzmocnienie“.

Owo spotkanie przy łóżku położnicy miało również swoją specyficzną nazwę. W więk-
szości badanych miejscowości było to określenie „pępkowe“.28 W niektórych przypad-
kach dodawano jeszcze określenia „wypić“29 lub „oblać“,30 co jednoznacznie wskazywa-
ło, że zasadniczym składnikiem poczęstunku będzie alkohol. Rzadziej spotykane było 
sformułowanie „poczęsne“.31 Określenie to miało charakter bardziej ogólny i wskazywa-
ło przede wszystkim na fakt, podejmowania odwiedzających określonym zestawem po-
traw. W nazwie tej pomijana była okazja podawania tego poczęstunku.

Uczta urodzinowa – „chrzciny“

Oficjalna uczta urodzinowa w rodzinach zamieszkujących obecne województwo śląskie 
odbywała się po chrzcie dziecka. Spotkanie to powszechnie określane było jako „chrzci-

27	 O znaczącej roli alkoholu w obchodzeniu ważnych momentów w życiu człowieka wspominał Marian 
Grzegorz Gerlich. Ten badacz kultury górnośląskiej wspomina, iż „powiedzenie, że ‚ludzie przy gorzole sie 
rodzili i przy gorzole z tego świata schodzili‘ było na Górnym Śląsku popularne“ (Gerlich, 2020: 112).

28	 Zanotowano we wsiach: Kokotek (ok. Lublińca), Panki (ok. Kłobucka) – tu także używano wyrażenia 
„pępkowiny“, Rudziniec (ok. Gliwic), Wieszowa (ok. Tarnowskich Gór), Wilcza (ok. Rybnika), Wojsławice 
(ok. Myszkowa).

29	 „Pępkowe wypić“ – zanotowano we wsi Lubojna (ok. Częstochowy). 
30	 „Pępkowe oblać / oblewać“ – zanotowano we wsiach: Rudziniec (ok. Gliwic), Wilcza (ok. Rybnika).
31	 Zanotowano we wsiach: Goląsza (ok. Będzina) i Rudziniec (ok. Gliwic).



79

M
AT

ER
IÁ

LY
An

na
 D

ro
żd

ż

ny“32 / „krzciny“.33 Rzadziej stosowano także inne nazwy podkreślające emocje związane 
z wydarzeniem - „radośnik“ badź też znaczenie przygotowywanego na ten czas poczę-
stunku - „gościna“ ,34 „przyjęcie“ .35 

Rodzina noworodka, chcąc podkreślić wagę tego wydarzenia, po nabożeństwie zaprasza-
ła do siebie gości i podejmowała ich specjalnie na tę okazję przygotowanym poczęstun-
kiem.36 W przeciwieństwie do spotkania organizowanego zaraz po narodzeniu dziecka, 
kolejne odwiedziny miały bardziej formalny charakter, towarzyszyły obrzędom recepcyj-
nym, dlatego też obwarowane były szeregiem zasad. W tym przypadku nie obowiązywał 
zakaz angażowania się mężczyzn. Uczestnikami tego wydarzenia były wybrane osoby, 
należące do najbliższego grona znajomych rodziny. O specyfice tego spotkania wspomi-
na również Marian Grzegorz Gerlich (2020: 111): „Religijny charakter dnia ulegał zmianie 
dopiero po chrzcie, gdy rozpoczynało się biesiadne spotkanie [...]. Od tego momentu był 
to dzień nierozerwalnie związany z uroczystym biesiadowaniem. W czasie owego spo-
tkania [...] znamienne było używanie, a nawet nadużywanie, alkoholu“.

We wszystkich przebadanych miejscowościach w poczęstunku brali udział rodzice i dziad-
kowie dziecka oraz jego rodzice chrzestni. W zależności od zamożności rodziny zapro-
szenie dotyczyło również dalszych krewnych, dobrych sąsiadów i przyjaciół rodziny. W 
Istebnej (ok. Cieszyna) rozmówcy wspominali: „Kiejsi rodzice, kumotrowie lub rodzina 
z jego strony lub jej, jak niedaleko proszeni. Teraz już różne goście [...]. Jak komu starczy to 
proszą rodzinę, a jak nie to tylko potkowie [rodzice chrzestni – przyp. A. D.] na krzciny”. W 
podobny sposób sytuację tę przedstawiano w Żabnicy (ok. Żywca): „Chrzciny, jak duże to 
rodzina swoja i jej i kumotry [rodzice chrzestni – przyp. A. D.], a jak małe chrzciny to tylko 
kumotry. Jak kto może takie duże chrzciny, to wyprawia”. W niektórych miejscowościach 
pamiętano, że jedną z uczestniczek tej uczty była lokalna akuszerka, która odbierała po-
ród ochrzczonego dziecka. We wsi Kryry (ok. Pszczyny) rozmówcy nadmienili, że jeszcze 
do ok. 1960 roku zwyczaj ten był praktykowany. Podobnie w Lubojni (ok. Częstochowy) 
i Wojsławicach (ok. Myszkowa) w żywej pamięci był udział tej kobiety w uroczystości. 
Nierzadko pełniła ona również funkcję gospodyni podczas tego spotkania.37 

Chrzest dziecka w społeczności wiejskiej niósł ze sobą wiele znaczeń. Z jednej strony był 
obrzędem o charakterze religijnym, z drugiej pełnił ważną funkcję społeczną – włączał 
nowego członka w szeregi lokalnej wspólnoty. Wymowa tego wydarzenia wykluczała 

32	 Zanotowano we wsiach: Goląsza (ok. Będzina), Kokotek (ok. Lublińca), Lubomia (ok. Wodzisławia 
Śląskiego), Panki (ok. Kłobucka), Rudziniec (ok. Gliwic), Wieszowa (ok. Tarnowskich Gór), Wilcza (ok. 
Rybnika), Wojsławice (ok. Myszkowa), Żabnica (ok. Żywca).

33	 Zanotowano we wsiach: Istebna i Wiślica (ok. Cieszyna), Kryry (ok. Pszczyny), Lubojna (ok. Częstochowy).
34	 Zanotowano we wsiach: Kokotek (ok. Lublińca), Rudziniec (ok. Gliwic), Wieszowa (ok. Tarnowskich Gór), 

Wilcza (ok. Rybnika).
35	 Zanotowano we wsi Wojsławice (ok. Myszkowa).
36	 W przeszłości dość powszechną praktyką było odwiedzanie karczmy po wyjściu z kościoła, przed 

powrotem do domu. W czasie badań praktyka ta została już zarzucona, niemniej jej echa zachowały się 
w narracjach nielicznych rozmówców. W Wojsławicach (ok. Myszkowa) zapisano: „Dawniej z kościoła 
chrzestni (czasem) udali się wprost do karczmy (w pobliżu kościoła) i również kobiety z dzieckiem 
ochrzczonym. Dziś już tego zwyczaju nie ma. Idą do domu i w domu dopiero urządzają przyjęcie”.

37	 Zanotowano we wsi Lubojna (ok. Częstochowy).



80

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

udział jednostek nie wpisujących się w obowiązujący kanon. W zwiazku z tym unikano 
zapraszania na tę uroczystość osób rozwiedzionych, żyjących w związkach nieformal-
nych oraz innego wyznania aniżeli rzymskokatolickie: „Nie zaprasza się rozwodników 
i wyznawców innej wiary („kociorzy”)“.38

Wystawność gościny podkreślano odpowiednim menu. Dania, które serwowano w tym 
dniu miały odświętny, uroczysty charakter. Z reguły były to wystawne potrawy obiado-
we, które wpisywały się w lokalnie przyjętą tradycję: „Nie ma zwyczajowych potraw, tyl-
ko takie popularne na Śląsku podawane w czasie większych uroczystości“.39 Zazwyczaj 
podawano: „Rosół z makaronem, mięso pieczone, kotlety lub rolada, ziemniaki, kapusta 
gotowana“.40 W przeszłości poczęstunek przygotowywano z produktów mniej luksuso-
wych i bardziej archaicznych. Wskazywano przede wszystkim na różnego rodzaju kasze: 
„dawniej podawano częściej kaszę jęczmienną, tatarczaną, jaglaną“,41 „kaszę tatarczaną, 
jaglaną“42 oraz ser.43 Ten ostatni podawano, zarówno jako składnik słodkich wypieków, jak 
i potrawę samą w sobie - w tym przypadku był on daniem wytrawnym. O ciastach z serem 
wspominano w dwóch zagłębiowskich wsiach. W Goląszy (ok. Będzina) na chrzciny przy-
gotowywano placki z serem: „zwyczajowo podaje się sernik“, podobnie w Wojsławicach 
(ok. Myszkowa): „‘serowce‘ – placek gruby z serem“. Rówież na północy województwa 
śląskiego ser był osobnym daniem. W Lubojni (ok. Częstochowy) podawano sam ser, na-
tomiast w niedalekich Pankach (ok. Kłobucka) „ser z masłem to dawniej sobie chwalo-
no“. Dłuższą narrację zanotowano w Wojsławicach. Rozmówca dość szczegółowo opisał,  
w jaki sposób serwowano to danie: „Obowiązkowo podawano dawniej bryndzę, biały ser, 
serek wyciskany w woreczku (w kształcie sercowatym). Wygnieciony serek cały kładli na 
desce i potem go dawali, krajali sobie na plasterki i obkładali chleb i każdy przed spoży-
ciem posolił sobie ten plasterek serka według swego smaku”.

Nieodzownym elementem gościny po chrzcie dziecka były słodkie wypieki. Ich ilość i ja-
kość zależały od zamożności rodziny. We wsiach górnośląskich były to przede wszystkim 
„kołocze“.44 W Lubomi (ok. Wodzisławia Śląskiego) rozmówcy tak tę sytuację wspomina-
li: „Dawniej bułki z masłem a bogaci kołacze“. Nie miały one symbolicznego znaczenia, 
niemniej były powszechnie serwowane po uroczystych obiadach. Wypiek ten miał pro-
stokątny kształt, był wykonany z ciasta drożdżowego, „z posypką, przekładany makiem, 

38	 Zanotowano we wsi Żabnica (ok. Żywca). 
39	 Zanotowano we wsi Kokotek (ok. Lublińca). W podobny sposób wypowiadali się mieszkańcy wsi: 

Lubojna (ok. Częstochowy), Rudziniec (ok. Gliwic), Wieszowa (ok. Tarnowskich Gór), Wilcza (ok. Rybnika), 
Wojsławice (ok. Myszkowa), Żabnica (ok. Żywca).

40	 Zanotowano we wsi Kryry (ok. Pszczyny). Podobny zestaw dań serwowano we wsi Lubomia (ok. 
Wodzisławia Śląskiego): „dawniej i obecnie daje się rosół z makaronem“, Panki (ok. Kłobucka): „kapusta, 
rosół z kaszą“. O potrawach serwowanych w dni świąteczne i uroczyste wspomina m. in. Dorota Świtała-
Trybek (2010), czy Lidia Przymuszała i Dorota Świtała-Trybek (2021).

41	 Zanotowano we wsi Lubojna (ok. Częstochowy).
42	 Zanotowano we wsi Panki (ok. Kłobucka).
43	 Kaszę i ser zaliczano to produktów obrzędowych pojawiających się podczas uczt starożytnych Słowian. 

Kasza serwowana była kobietom w czasie gościny po połogu, z kolei serem częstowano wszystkich 
uczestników tego spotkania (Lis, Lis, 2009: 202).

44	 Zanotowano we wsiach: Kryry (ok. Pszczyny), Lubojna (ok. Częstochowy), Lubomia (ok. Wodzisławia 
Śląskiego), Panki (ok. Kłobucka), Rudziniec (ok. Gliwic), Wieszowa (ok. Tarnowskich Gór).



81

M
AT

ER
IÁ

LY
An

na
 D

ro
żd

ż

serem“.45 Z  czasem zostały zastąpione innymi wypiekami: plackami, ciastami, różnego 
rodzaju ciastkami i bułkami. Jednak przede wszytkim uroczystość tę uświetniano tor-
tami (słodkie ciasta o okrągłym kształcie, układane warstwowo na siebie i przekładane 
kremami), które zastąpiły tradycyjne „kołocze“.46 Na Śląsku Cieszyńskim, w Istebnej (ok. 
Cieszyna) niektóre potrawy i produkty spożywcze przynosiły ze sobą osoby zaproszone 
na chrzciny: „podarunki – tort, cukierki, kiełbasa, mięso [...] kumotra [matka chrzestna – 
przyp. A. D.] przyniosła węzeł – babkę, cukierki”. Wszystkie one wykorzystane były do 
przygotowania poczęstunku.

Obok potraw, ważną rolę podczas poczęstunku pełniły napoje. W szczególności napoje 
alkoholowe. Serwowane były one w każdym ważnym momencie życia jednostki. Poja-
wiały się również podczas chrzcin. Były to przede wszystkim wódka, zarówno czysta, jak 
i tzw. gatunkowa (aromatyzowana) oraz piwo.47 W niektórych miejscowościach podawa-
no także wino.48

Uczta pogrzebowa – „stypa“

Kolejnym, niezwykle ważnym momentem w życiu rodziny, jest śmierć jednego z  jej 
członków. Moment odejścia człowieka ze świata żywych obwarowany jest szeregiem 
rytualnych zabiegów, umożliwiających z jednej strony poprawne wyłączenie zmarłego ze 
społeczności żywych, z drugiej pozwalające żywym krewniakom na rozstanie z niebosz-
czykiem. W społeczności wiejskiej pogrzebowe rytuały przejścia nigdy nie odbywały się 
w samotności. Bardzo często wymagały one zaangażowania bliższych i dalszych krew-
nych, sąsiadów i znajomych zmarłego. Rodzina żałobników wspierana była na różnych 
etapach obrzędowości pogrzebowej. Ze swojej strony odwdzięczała się oferując tym 
osobom poczęstunek. Wystawność i obfitość wspomnianej gościny zależna była przede 
wszystkim od możliwości finansowych gospodarzy. 

Materiał, który został zgromadzony na terenie obecnego województwa śląskiego, wska-
zuje na kilka tendencji zmian zachodzących w omawianym temacie. Dotyczy to zarówno 
formy i przebiegu uczty pogrzebowej, jak i terminów, kiedy była ona organizowana. Nie-
które tradycje traciły na popularności. Było to skutkiem zarówno przemian mentalnych 
członków społeczności wiejskiej, jak i  odmiennych sposobów postępowania ze zmar-
łym.49 

45	 Zanotowano we wsi Wilcza (ok. Rybnika). 
46	 Zanotowano we wiach: Kryry (ok. Pszczyny), Rudziniec (ok. Gliwic), Wieszowa (ok. Tarnowskich Gór), 

Wilcza (ok. Rybnika).
47	 Zanotowano we wsiach: Goląsza (ok. Będzina), Istebna i Wiślica (ok. Cieszyna), Kryry (ok. Pszczyny), 

Lubojna (ok. Częstochowy), Lubomia (ok. Wodzisławia Śląskiego), Panki (ok. Kłobucka), Rudziniec (ok. 
Gliwic), Wilcza (ok. Rybnika), Wojsławice (ok. Myszkowa).

48	 Zanotowano we wsiach: Kryry (ok. Pszczyny), Lubomia (ok. Wodzisławia Śląskiego), Panki (ok. Kłobucka), 
Rudziniec (ok. Gliwic).

49	 Echa dawnych wierzeń dotyczących możliwości powrotu zmarłego zza grobu, w przypadku 
niedokończonej sprawy, pojawiają się w nielicznych już wspomnieniach rozmówców. Na badanym 
terenie wierzono, że wyprawienie symbolicznej uczty zniweluje działania sił nadprzyrodzonych. 
Interesujący zapis poczynił Kazimierz Jagieła we wsi Panki (ok. Kłobucka): „Dawniej pod koniec XIX 



82

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Przede wszystkim coraz rzadziej ciało zmarłego przechowywano w domu i odprawiano 
nad nim zwyczajowe czuwania. Wspomnienia takich spotkań zachowały się w nielicz-
nych narracjach w północnej części województwa i w Beskidzie Żywieckim. W Goląszy 
(ok. Będzina) w przeszłości „odbywało się poczesne w tej samej izbie, gdzie leżał zmarły. 
Częstowali wszystkich tych, którzy czuwali na modlitwie przy zmarłym”. W Wojsławi-
cach (ok. Myszkowa) pierwszy symboliczny poczęstunek miał miejsce przed wyprowa-
dzeniem trumny z domu zmarłego: „Bywa w zwyczaju u niektórych mieszkańców wsi, 
że w dniu pogrzebu dawają już rano chłopom wódki po kieliszku (zwłaszcza tym, co nio-
są nieboszczyka)“. Podobnie w Żabnicy (ok. Żywca): „Przed pogrzebem, jak wyśpiewają, 
to czasem częstują, ale mało – wódką, prędzej herbatą z rumem. Rumu za Austriaków 
było dużo, dali garczek herbaty z rumem. Teraz winem albo wódką, ale to mało który”. 
Wraz z upowszechnieniem się zakładów pogrzebowych, które w profesjonalny sposób 
zajmowały się zmarłym od chwili zgonu do pochówku, zniknęły powody by się zbierać w 
domu żałobnym przed pogrzebem. W efekcie rezygnowano z części zwyczajowych po-
częstunków, a pierwsza uczta miała miejsce dopiero po pochowaniu zmarłego. Z reguły 
odbywała się ona w domu żałobnym, najczęściej w izbie, w której leżał wcześniej zmarły. 
W przypadku, kiedy w pogrzebie wzięła udział większa ilość osób, proszono o użycze-
nie miejsca sąsiadów lub krewnych, którzy dysponowali większymi pomieszczeniami. Ze 
względu na fakt, iż  uczta ta na badanym terenie nie ma odległej genealogii, mieszkańcy 
badanych miejscowości nie umieli wskazać odrębnej nazwy dla omawianego spotkania. 
Najczęściej wymieniali takie określenia jak: „gościna pogrzebowa“,50 „gościna żałobna“,51 
„pogrzebowiny“,52 „poczęstne“,53 „obiad pogrzebowy“,54 „uczta pogrzebowa“.55 Rzadziej 
przytaczali sformułowania takie jak „stypa“56 czy „konsolacja“.57

Zmieniło się również nastawienie mieszkańców wsi do gościny organizowanej po po-
grzebie. Dawniej uroczyste i wystawne poczęstunki należały do rzadkości. Jednym z po-

w. zdarzało się, że w wypadkach, gdy zmarły zostawił pieniądze ukryte i wracał do nich „na górze 
był hałas jakby kto szuflą pieniądze przesypywał”, to wtedy sprawiano „Boży obiad”. Raz miało to 
miejsce w półtora roku po pogrzebie. Zamawiano mszę w Truskolasach, na którą przywieziono 
dziadów. Po nabożeństwie przywieziono ich do domu i sprawiono im „boży obiad”. Ugotowano 
kapusty z grochem, dostali po kawale chleba i jednej kopijce i odeszli. Wtedy ukazał się nieboszczyk 
i powiedział „Bóg zapłać” i już od tej pory było spokojnie”. Tak więc w dawnych zwyczajach wiejskich 
gościna przygotowywana po śmierci członka rodziny pełniła nie tylko funkcję praktyczną, ale również 
symboliczną a nawet magiczną. Stopniowe zanikanie myślenia magicznego i upowszechnianie się 
przekonań opartych na przesłankach racjonalnych doprowadziły do zaniku tego typu zwyczajów.

50	 Zanotowano we wsiach: Kokotek (ok. Lublińca), Kryry (ok. Pszczyny), Wieszowa (ok. Tarnowskich Gór), 
Wilcza (ok. Rybnika).

51	 Zanotowano we wsiach: Rudziniec (ok. Gliwic) i Wilcza (ok. Rybnika).
52	 Zanotowano we wsiach: Kokotek (ok. Lublińca), Wieszowa (ok. Tarnowskich Gór), Wojsławice (ok. 

Myszkowa).
53	 Zanotowano we wsiach: Lubojna (ok. Częstochowy) i Panki (ok. Kłobucka).
54	 Zanotowano we wsiach: Panki (ok. Kłobucka), Rudziniec (ok. Gliwic), Wieszowa (ok. Tarnowskich Gór), 

Wilcza (ok. Rybnika), Wojsławice (ok. Myszkowa).
55	 Zanotowano we wsiach: Rudziniec (ok. Gliwic) i Wilcza (ok. Rybnika).
56	 Zanotowano we wsiach: Goląsza (ok. Będzina) i Wojsławice (ok. Myszkowa).
57	 Zanotowano we wsi Wojsławice (ok. Myszkowa).



83

M
AT

ER
IÁ

LY
An

na
 D

ro
żd

ż

wodów, dla którego tak się działo, była świadomość wysokich kosztów, które uczta ta 
pociąga za sobą: „unikają styp, bo to duże obciążenie finansowe i pracochłonne“.58 W nie-
których miejscowościach poczęstunek przygotowywany był przede wszystkim dla krew-
nych, którzy przyjechali na tę uroczystość z daleka: „To przede wszystkim ze względu na 
nich robi się taki poczęstunek“.59 W Wilczy (ok. Rybnika) tłumaczono to w następujący 
sposób: „Tylko ci, którzy przybyli z daleka, a osoby w podróży należy ugościć“. Z kolei  
w Żabnicy (ok. Żywca) rozmówcy stwierdzili, że krewni zamiejscowi byli jedynymi uczest-
nikami takiego poczęstunku: „Jeno rodzina daleko, to popili, poczęstowani w karczmie, 
tak było wprzódy, tera w domu albo w barze, dadzą wódkę, piwo”. Niemniej w czasie 
badań był to zwyczaj preferowany przez osoby ubogie, w większości przypadków zmie-
niający się w kierunku rozszerzania liczby zaproszonych gości. Uczestnikami wspólne-
go posiłku po pogrzebie najczęściej byli członkowie najbliższej rodziny (także rodzice 
chrzestni), sąsiedzi i znajomi, niezwykle rzadko zapraszano księdza: „Z postronnych osób 
bierze udział ksiądz, przedstawiciele zakładu pracy, w którym pracował zmarły”.60 

W obrębie województwa śląskiego istniały różnice w sposobach rewanżowania się 
mężczyznom niosącym mary. Posługa ta nierzadko wykonywana była przez krewnych 
i  znajomych zmarłego. W takim przypadku nie stosowano żadnej gratyfikacji a osoby 
te, w ramach podziękowania, zapraszano do udziału w poczęstunku.61 W Istebnej (ok. 
Cieszyna) nie było praktykowane organizowanie uczt po pogrzebie. Najbliższa rodzina 
zmarłej osoby zapraszała do karczmy na wódkę jedynie osoby niosące trumnę: „było 
dawniej częstowanie wódką w karczmie tych, co nieśli mary. Rodzinę zapraszali dużo 
rzadziej [...] przede wszystkim uczestniczą w tym poczęstunku „noszacze” – ci, co nieśli 
mary“. Podobna sytuacja miała miejsce w pobliskiej Wiślicy. Jak wspominają mieszkańcy: 
„Do gospody po pogrzebie niektórzy prosili chłopów, co nieśli mary, na wódkę”. Z kolei  
w Lubomii (ok. Wodzisławia Śląskiego) osoby te opłacano pieniędzmi, które z reguły prze-
znaczano na alkohol wypijany w najbliższej gospodzie. W Wojsławicach (ok. Myszkowa) 
w takim spotkaniu w lokalu uczestniczyli również grabarz i muzykanci.62 W niedalekiej 
Goląszy (ok. Będzina) „kiedyś zdarzało się, że dawano grabarzom wódkę i ci spożywali ją 
najczęściej na cmentarzu lub po wyjściu z cmentarza. Obecnie tego nie stosuje się, gdyż 
grabarze opłacani są pieniędzmi”. Wspomniane spotkania przy alkoholu w karczmie mia-
ły swoją specyficzną nazwę. W badanych miejscowościach nazywano to „przepijaniem 
skórki“. Jak zanotował Stefan Łysik: „Przepić skórkę” – dzieje się to poza domem żałoby, 
przepijają ci, którym zapłacono za pogrzeb (grabarz, tragarze), czynią to w karczmie“.63 
O podobnym zachowaniu wspomina także badaczka Eugenia Szweda: „Formułę tę prze-

58	 Zanotowano we wsi Wilcza (ok. Rybnika).
59	 Zanotowano we wsi Rudziniec (ok. Gliwic), podobnie w Wojsławicach (ok. Myszkowa).
60	 Zanotowano we wsi Goląsza ok. (Będzina), podobnie we wsi Kokotek (ok. Lublińca), Wilcza (ok. Rybnika).
61	 Zanotowano we wsiach: Kokotek (ok. Lublińca), Kryry (ok. Pszczyny), Lubomia (ok. Wodzisławia 

Śląskiego), gdzie „jeżeli trumnę niósł ktoś z rodziny, to szedł do domu na poczęstunek“, Panki (ok. 
Kłobucka), Rudziniec (ok. Gliwic), gdzie zapraszano także tych „co nieśli trumnę ochotniczo, bez 
wynagrodzenia“.

62	 Osoby te również otrzymywały wynagrodzenie pieniężne za wykonaną pracę. 
63	 Zanotowano we wsi Kokoktek (ok. Lublińca). Podobnie zwyczaj badacz zarejestrował również w 

Rudzińcu (ok. Gliwic), Wilczy (ok. Rybnika) czy Wieszowej (ok. Tarnowskich Gór). 



84

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

ważnie wypowiadają koledzy zmarłego czy te osoby, które niosły zwłoki, kiedy po po-
grzebie umawiają się do gospody”.64

W niektórych wsiach zwyczajem nowszego pochodzenia było powtórzenie uroczystej 
gościny w pierwszą rocznicę śmierci członka rodziny. Spotkanie to poprzedzone było 
udziałem w rocznicowej mszy żałobnej. Zwyczaj te znany był mieszkańcom badanych 
miejscowości również w przeszłości, niemniej w czasie prowadzenia badań nie należał on 
do praktyki powszechnej. Z czasem stawał się on coraz popularniejszy. Powodem wspo-
mnianych zmian była stopniowo poprawiająca się sytuacja ekonomiczna mieszkańców 
wsi, co umożliwiało im przygotowanie bardziej wystawnego menu, jak również zaprosze-
nie większej ilości osób. W Rudzińcu (ok. Gliwic) badacz zapisał: „Dawniej u bogatszych, 
a obecnie coraz częściej robi się małą ucztę pogrzebową w rocznicę śmierci (zwykle dla 
tych, który pojawiają się w kościele na rocznicowej mszy żałobnej)“.65

Ze względu na fakt, iż w większości badanych miejscowości uczty pogrzebowe odbywa-
ły się w porze obiadowej, dania podawane w tym czasie były zazwyczaj ciepłe i sycące. 
Z reguły były to typowe śląskie obiady niedzielne bądź świąteczne: „Zupa zwykle nudle, 
czyli makaron, lub zupa ryżowa, albo pomidorowa, albo kartoflana, albo jakaśtam. Potem 
dawano na stół mięso, albo wieprzowe, albo kurze, albo kawałek kiełbasy, rzadziej mięso 
wołowe i sos do tego albo ziemniaki a częściej raczej kluski (z mąki i kartofli gotowanych 
albo z mąki i utartych, surowych ziemniaków lub inne jeszcze kluski) do tego kapusta 
i inna jakaś jarzyna, na koniec kompot z jabłek, śliwek itp., do tego piwo lub lemoniada 
i  „gorzałka”, czyli wódka w kieliszkach. To wszystko. Potem na podwieczorek „kołocz” 
lub kanapki z kawą czy herbatą”.66 W niektórych miejscowościach po II wojnie światowej 
menu zaczęło ulegać zmianie. Częściej rezygnowano z posiłków obiadowych na rzecz 
tzw. zimnej płyty: „Po II wojnie światowej potrawy ciepłe, gotowane zanikają a pojawiają 
się najczęściej potrawy na zimno np. wędlina, galareta, sałatka. Z ciepłych potraw podaje 
się jedynie jeszcze bigos z kapusty”.67

Przemiany zachodzące w kulturze wiejskiej, które miały miejsce w XX wieku nie ominęły 
także obrzędów rodzinnych. W omawianych kwestiach dostrzec można odchodzenie, 
a nawet zupełne zarzucanie tradycyjnych norm i tylko w niektórych przypadkach zastę-
powanie ich elementami nowszego pochodzenia. O  przekształceniach, zachodzących 
w jadłospisie gościny pogrzebowej, świadczą wypowiedzi mieszkańców wsi, w których 
wspominają oni niektóre dawniejsze produkty i potrawy. Można do nich zaliczyć kasze 
i potrawy kaszowate. W niektórych miejscowościach pamiętano o ich obecności na stole 
podczas stypy. W Goląszy (ok. Będzina): „Kaszę tatarczaną, jęczmienną czasem poda-
wano. Podawano je z okrasą”, w Pankach (ok. Kłobucka): „Kaszę jaglaną, kaszę perło-
wą z mlekiem [...] kaszę jęczmienną z masłem“. Innym przykładem potraw minionych są 
specjalne wypieki przygotowywane na tę okazję. We wspomnianej wyżej Goląszy „na 
przyjęcie pogrzebowe pieczono przed I wojną światową chleb z czarnej mąki o kształcie 

64	 Zanotowano we wsi Lubomia (ok. Wodzisławia Śląskiego).
65	 Podobny proces został opisany przez tego badacza również w Wieszowej (ok. Tarnowskich Gór) i Wilczy 

(ok. Rybnika).
66	 Zanotowano we wsi Kokotek (ok. Lublińca).
67	 Zanotowano we wsi Rudziniec (ok. Gliwic).



85

M
AT

ER
IÁ

LY
An

na
 D

ro
żd

ż

podłużnym. Na wschodzie pieczono go z gryczanej mąki i zwano go „ragojszą”. W każ-
dej rodzinie taki chleb musiał być na stole na dzień zaduszny”. Z kolei w Wieszowej (ok. 
Tarnowskich Gór) „protestanccy Niemcy co przybyli na Górny Śląsk z Berlina i Branden-
burgii […] lubili na swe stypy pogrzebowe wypiekać jakieś „Totenhürschen” – czyli nasze 
zwykłe śląskie „rożki”, ale tutejszy lud w „rożkach” tych nie widział nic nadzwyczajnego 
[…] toteż tu u katolików (Niemcy ewangelicy po wojnie opuścili te tereny) na stypie nie 
widzi się żadnych rożków”. W czasie badań miejsce dawnych rytualnych wypieków zajęły 
kołacze, ciasta i torty o współczesnym, nierzadko miejskim rodowodzie. 

Niezmiennym elementem poczęstunku serwowanego po pogrzebie był alkohol. Jego 
obecność była niezbędna zarówno wtedy, gdy miały miejsce większe gościny, jak rów-
nież podczas skromniejszych spotkań. Najczęściej serwowano wódkę czystą i gatunko-
wą, piwo oraz wino (także to, które produkowano we własnym zakresie). Dobór alkoholu 
przebiegał po linii płci: mężczyźni wybierali czysty alkohol i piwo, kobiety alkohole słod-
kie i wino. Spożywanie wódki określano jako „przepijanie skórki“,68 a  samej czynności 
towarzyczyły niekiedy następujące sformułowania: „Na smutki napijmy się wódki”,69 „pić 
na zgryzota”.70

Zakończenie

Zapisy wspomnień i własnych przeżyć związanych z obrzędowością rodzinną, które zo-
stały zgromadzone w ramach badań etnograficznych na terenie obecnego wojewódz-
twa śląskiego, prezentują duże bogactwo i  zróżnicowanie form oraz znaczną dynami-
kę przemian. Produkty i potrawy, które miały znaczenie symboliczne i magiczne, traciły 
na znaczeniu i ulegały zapomnieniu. Ich miejsce zajmowały dania, które z jednej strony 
wskazywały na zamożność i pozycję organizatora poczęstunku, z drugiej miały na celu 
uhonorowanie uczestników obrzędu. Można więc skonstatować, iż omawiane ucztowa-
nie traciło obrzędową funkcję na rzecz funkcji społecznej. Jak zauważa Mariola Tymo-
chowicz (2018: 217): „Współcześnie zasadniczej zmianie uległy motywacje, jakimi się 
dawniej kierowano przy wyborze potraw, większe znaczenie ma smak, estetyka podania 
i ich obfitość. Menu stało się bardziej podatne na modę i trendy kulinarne“.

Na formę obrzędowych gościn znaczny wpływ miały również przemiany społeczne, w 
tym medykalizacja omawianych momentów w życiu człowieka (narodziny, śmierć). Prze-
niesienie ich z  przestrzeni prywatnej odpowiednio do szpitala czy zakładu pogrzebo-
wego, oddanie szeregu działań w ręce profesjonalistów, spowodowały zanik zwyczajów 
odwołujących się do sfery wierzeniowej i magicznej.71 Jednocześnie warto podkreślić, 

68	 Zanotowano we wsiach: Istebna (ok. Cieszyna), Kryry (ok. Pszczyny), Panki (ok. Kłobucka), Wojsławice 
(ok. Myszkowa). Sformułowanie takie padało również w gospodzie podczas spotkań mężczyzn 
wykonujących usługi na rzecz rodziny zmarłego, za które dostali wynagrodzenie. Do zagadnienia tego 
odniosłam się wyżej. 

69	 Zanotowano we wsi Goląsza (ok. Będzina) i Lubojna (ok. Częstochowy).
70	 Zanotowano we wsi Wilcza (ok. Rybnika).
71	 O podobnych procesach w zakresie obrzędowości rodzinnej na terenie Lubelszczyzny wspomina Mariola 

Tymochowicz (2013). Można więc sądzić, iż przemiany te nie są specyficzne dla danego regionu, lecz 
mają miejsce w całym kraju. Różnice mogą dotyczyć ich chronologii. 



86

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

iż sfera sacrum nie zaginęła zupełnie. Przeciwnie, ze względu na fakt, iż mieszkańców 
omawianego regionu wyróżnia przywiązanie do religii, rozbudowane formy ucztowania 
skumulowały się w takich momentach obrzędowości rodzinnej, które ściśle wiążą się 
z uroczystościami kościelnymi: chrztem, pogrzebem oraz rocznicową mszą żałobną.

Referencje

Bohdanowicz J. (1993). Polski Atlas Etnograficzny – wykładnia zadań i metod pracy. In 
J. Bohdanowicz (Ed.), Komentarze do Polskiego Atlasu Etnograficznego T. 1: Rolnictwo 
i hodowla. Cz. 1 (s. 7–49), Wrocław: Polskie Towarzystwo Ludoznawcze.

Gajek, J. (oprac.). (1969b). Kwestionariusz do badań P.A.E. Wybrane zagadnienie z kultury 
społecznej i duchowej. Zwyczaje, obrzędy i wierzenia pogrzebowe. Wrocław: Zakład Polskiego 
Atlasu Etnograficznego IHKM-PAN.

Gajek, J. (oprac.). (1969a). Kwestionariusz do badań P.A.E. Wybrane zagadnienie z kultury 
społecznej i duchowej. Zwyczaje, obrzędy i wierzenia urodzinowe. Wrocław: Zakład Polskiego 
Atlasu Etnograficznego IHKM-PAN.

Gerlich, M. G. (2020). Narodziny, zaślubiny, śmierć w kontekście wiary i życia religijnego. In 
M. G. Gerlich (Ed.), Sacrum i jego otoczka kulturowa w realiach górnośląskich. Między dawnymi 
a nowymi czasy (s. 95-139). Katowice: „Śląsk“ Wydawnictwo Naukowe.

Lis, H., Lis, P. (2009). Kuchnia Słowian. O żywności, potrawach i nie tylko .... Kraków: LIBRON.
Przymuszała, L., Świtała-Trybek, D. (2021). Leksykon dziedzictwa kulinarnego Śląska. Opole: 

Wydawnictwo Uniwersytetu Opolskiego.
Świtała-Mastalerz, J., Świtała-Trybek, D. (2010). Śląska spiżarnia. O jodle, warzyniu, 

maszketach i inkszym pichcyniu. Koszęcin: TONDO.
Tymochowicz, M. (2013). Lubelska obrzędowość rodzinna w kontekście współczesnych przemian. 

Lublin: Lubelskie Towarzystwo Naukowe.
Tymochowicz, M. (2018). Od obrzędu ku biesiadzie – pożywienie na tradycyjnym 

i współczesnym weselu (na materiale z woj. lubelskiego). In J. Żychlińska, A. Głowacka-
Penczyńska (Ed.), Apetyt na jedzenie. Pokarm w społeczeństwie, kulturze, symbolice na 
przestrzeni dziejów (s. 217-226). Bydgoszcz: Wydawnictwo Uniwersytetu Kazimierza 
Wielkiego.



87

M
AT

ER
IÁ

LY
Pe

te
r G

ec
el

ov
sk

ý

Svadobný videozáznam ako pramenný  
materiál vo výskume hudobno-nástrojových  

zoskupení v obci Vlachovo 

A wedding video recording as a source material in the research of 
music bands in the village of Vlachovo 

DOI: 10.31577/EtnoRozpra.2024.31.2.07

Peter Gecelovský  

Abstract

The need for filming the wedding customary cycle arose due to the advancement of technology 
and the proliferation of VCRs in the countryside. The newlyweds suggested filming the event 
since they wanted to save their wedding day on a VHS tape. The earliest wedding records in the 
village of Vlachovo date back to the latter part of the 1980s. The research focuses on ensemble 
groups in the village of Vlachovo (Rožňava district). The central source material of the research are 
private wedding recordings on VHS media, perceived both as a recording medium and as a cul-
tural phenomenon in rural areas. The aim of this thesis is to evaluate the nature and potential of 
wedding VHS recordings for local instrumental tradition research. The study included fieldwork 
on multiple VHS tapes, content analysis of the video recordings, and scholarly literature and eth-
nographic interviews as supplements. The thesis is based on the analysis of VHS tapes, in which it 
is possible to follow the course of the wedding custom and the activities of the music-instrument 
groups within it. The recordings contain a wealth of information about the progression of wed-
dings between 1985 and 2003. Through their lens, it is also possible to analyse the many stages  
of the wedding custom from a musical perspective, observing the forms of ensemble tradition, the 
playing repertoire, and the forms and extent of the ensembles’ participation in wedding events.

Keywords
music band, wedding videotape recording, instrumental cast, music repertoire, wedding 
customs, Vlachovo 



88

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Kľúčové slová
hudobno-nástrojové zoskupenie, svadobný videozáznam, nástrojové obsadenie, herný re-
pertoár, svadobné obyčaje, Vlachovo  

Kontakt / Contact
Bc. Peter Gecelovský, študent Oddelenia etnológie, Ústav manažmentu kultúry a turiz-
mu, kulturológie a etnológie, Filozofická fakulta, Univerzita Konštantína Filozofa v Nitre, 
Štefánikova 67, 949 74 Nitra, e-mail: peter.gecelovsky@student.ukf.sk  

Ako citovať / How to cite
Gecelovský, P. (2024). Svadobný videozáznam ako pramenný materiál vo výskume hu-
dobno-nástrojových zoskupení v obci Vlachovo. Etnologické rozpravy, 31(2), 87-104. 
https://doi.org/10.31577/EtnoRozpra.2024.31.2.07

Úvod

Film má v hudobnej folkloristike a etnomuzikológii významnú úlohu ako nástroj do-
kumentácie, analýzy a prezentácie tradičnej hudby. Na Slovensku sa využívanie filmu 
v oblasti etnografie a dokumentácie tradičnej kultúry rozvíjalo postupne, a to najmä od 
druhej polovice 20. storočia. Jedno z prvých pracovísk, ktoré začalo používať film, a to 
predovšetkým pri výskume hudobného a  tanečného folklóru, je Umenovedný ústav 
Slovenskej akadémie vied – oddelenie etnomuzikológie (Slivka, 1982). Filmovanie et-
nomuzikológovia začínali využívať v oblasti dokumentácie ansámblovej hudby, ľudo-
vého tanca a výroby ľudových hudobných nástrojov (Elschek, 1985). Snímacia tech-
nika využívaná pri terénnom výskume bola spočiatku bez schopnosti synchrónneho 
nahrávania obrazu a zvuku, postupne sa zakúpila modernejšia filmová technika a v 80. 
rokoch 20. storočia sa začala adaptovať do výskumu videotechnika (Ruttkay, 1973). Vi-
deotechnika umožňuje okamžitý náhľad na nahrávky, je cenovo dostupnejšia a ponúka 
jednoduchšie uchovávanie a  archiváciu. Kompaktnejšie a  ľahšie videokamery zvyšu-
jú mobilitu výskumníkov, umožňujú dlhšie kontinuálne nahrávanie a poskytujú vyššiu 
kvalitu obrazu a zvuku. Jednoduchá editácia a postprodukcia, ako aj ľahké kopírovanie 
a zdieľanie digitálnych videí, výrazne zlepšujú efektivitu a kvalitu dokumentácie a pre-
zentácie tradičnej kultúry (porovnaj Elschek, 1985). 

S  postupným technologickým pokrokom a  zvyšujúcou sa dostupnosťou videorekor-
dérov začala na hornom Gemeri narastať potreba zaznamenávania svadieb. V  obci 
Vlachovo sa prvé svadobné záznamy začali vyhotovovať v  druhej polovici 80. rokov 
20. storočia. Kameramani, ktorí zaznamenávali svadby v obci Vlachovo, boli amatérmi, 
ktorí sa snímaniu venovali ako voľnočasovej aktivite alebo doplnkovému zamestnaniu. 
Záznam svadobného dňa bol iniciovaný budúcimi mladomanželmi, ktorí si želali ucho-
vať tieto významné okamihy na VHS kazete.1

1	 V kontexte výskumu hudobno-nástrojových zoskupení či svadobného obyčajového cyklu B. Garaj (1997: 
413) vyzdvihuje význam a hodnotu svadobných videozáznamov: „Osobne považujem toto médium 

https://doi.org/10.31577/EtnoRozpra.2021.28.2.01


89

M
AT

ER
IÁ

LY
Pe

te
r G

ec
el

ov
sk

ý

Cieľom príspevku je prostredníctvom obsahovej analýzy série svadobných videozázna-
mov zachytených na VHS kazetách vyhodnotiť potenciál daného média v kontexte výsku-
mu ansámblovej tradície v obci Vlachovo. Výskum je postavený na analýze špecifického 
audiovizuálneho prameňa, ktorý zachytáva hudobnú a tanečnú kultúru obce v konkrét-
nom časovom období, medzi rokmi 1985 – 2003.2 Ďalším cieľom príspevku je priblížiť 
podoby ansámblovej tradície v lokalite analýzou svadobných videozáznamov so zreteľom 
na niekoľko vybraných parametrov či aspektov: miera a formy zapojenia sa nástrojových 
zoskupení do diania, podoba a premeny personálneho a nástrojového obsadenia kapiel 
v skúmanom období a ich technické vybavenie, štruktúra herného repertoáru z hľadiska 
jeho funkcionality a žánrovej typológie v kontexte svadobného obyčajového cyklu.

Dáta prezentované v  príspevku vychádzajú z  kvalitatívneho etnografického výskumu 
a obsahovej analýzy svadobných videozáznamov. Terénny výskum pozostával z realizá-
cie rozhovorov s hudobníkmi, kameramanmi a manželskými pármi, ktorí sa nachádzajú 
na zozbieraných svadobných videozáznamoch. Ústredným pramenným materiálom sú 
súkromné svadobné VHS kazety. 

Kľúčovou metódou výskumu bola obsahová analýza videozáznamov. Analýza prebiehala 
pomocou štruktúrovaného pozorovania. K pozorovaniu pristupujem na základe vopred 
stanovenej schémy (tabuľky), na základe ktorej postupne zaznamenávam presný opis 
alebo údaje abstrahované z pozorovaného. Schéma je postupne zameraná na aspekty 
vymedzené v cieli. 

Pri analýze bolo potrebné zohľadniť viaceré faktory, ktoré ovplyvnili pohľad na svadobný 
videozáznam. Rozdeľujem ich do niekoľkých častí:

•	 kameraman, z hľadiska jeho pozície, bol vnímaný ako súčasť svadobného obyčajo-
vého cyklu. Jeho výslednú interpretáciu skutočnosti v podobe dokumentačného 
materiálu na VHS médiu vnímam ako jeho subjektívny výklad. Ako fyzickú kópiu 
udalosti, ktorú je možné podrobiť štúdiu a analýze (porovnaj MacDougall, 2014). 
Zohľadnená môže byť aj jeho schopnosť využívania rôznych techník natáčania, es-
tetické cítenie, schopnosť reagovať na podnety zo strany svadobčanov, ale aj cel-
kové technické schopnosti jednotlivých kameramanov;

•	 súkromné svadobné videozáznamy sú odrazom doby, v ktorej boli natočené. Za-
chytávajú určité historické obdobie, v ktorom je možné pozorovať dobovú módu, 
výzdobu, preferencie, repertoár a podobne;

•	 ďalším faktorom je povaha a rozsah média. Pri práci vychádzam z faktu, že dĺžka 
videozáznamu je obmedzená kapacitou VHS média. Preto sa na analyzovaných 
VHS nenachádza celý priebeh svadby, ale len jeho kľúčové momenty. Avšak, aj 
tieto kľúčové fázy svadby nemusia byť natočené v ich reálnej dĺžke;

•	 na svadbách v danom období kameraman využíval jednu kameru, a tá nebola schopná 

v súvislosti so svadbou za skutočne jedinečný zdroj poznatkov a za dokumentačný raj pre dnešných 
bádateľov, výskumníkov, nehovoriac o jeho uchovávaní a hodnote pre ďalšie generácie“.

2	 Celkový počet zozbieraných svadobných VHS kaziet je 16. Najstaršia pochádza z roku 1985 a najmladšia 
z roku 2003. Po roku 2003 boli VHS kazety vytláčané optickými diskami DVD. Obdobie výskumu preto 
vymedzujem na obdobie vzniku a obdobie potláčania využitia VHS nosičov v lokalite.



90

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

zachytiť celkové dianie. Zachytáva len momenty, ktorým prikladá určitú dôležitosť.

V 90. rokoch 20. storočia pôsobilo v obci Vlachovo niekoľko významných hudobno-ná-
strojových zoskupení, ktoré výrazne prispeli k miestnej hudobnej tradícii.3 Ide o nástro-
jové zoskupenia s elektrofonickými hudobnými nástrojmi. Používanie elektrofonických 
hudobných nástrojov v týchto zoskupeniach je kľúčovým znakom, ktorý ich odlišuje od 
tradičných sláčikových zoskupení. Elektronické nástroje priniesli nové možnosti v  hu-
dobnej produkcii a výrazne ovplyvnili repertoár a štýl hrania. Medzi najaktívnejšie kapely 
tohto obdobia patrili Fragment, Sako, Trend, Mýtus, Relax.

Nástrojové obsadenie hudobno-nástrojových zoskupení

Hudobno-nástrojové zoskupenie je skupina hudobníkov hrajúcich na rôzne hudobné 
nástroje. Môže zahŕňať tradičné aj moderné nástroje a  reflektovať regionálnu hudobnú 
tradíciu, ako aj aktuálne trendy. Prezentujú sa na spoločenských podujatiach, čím 
prispievajú k rozvoju kultúrneho života v obci. „Hudobné združenie je z hľadiska ľudových 
hudobných nástrojov spojením dvoch a  viacerých inštrumentalistov. Ich základom je 
koordinovaná súhra na vytvorenie nového uceleného hudobného prejavu. Hrou vytvárajú 
spoločné umelecké, estetické a hudobné prejavy v špecifickej štýlovej jednote. Sú výrazom 
regionálnych, miestnych a  individuálnych hudobných ašpirácií a schopností muzikantov. 
Prezentujú sa v  sociokultúrnom kontexte ako nové variabilné štýlové prejavy“ (Elschek, 
2020: 300).

Hudobno-nástrojové zoskupenie na skúmaných záznamoch vystupuje v dvoch základných 
nástrojových obsadeniach. Počas svadby obe z nich zabezpečovali tí istí hudobníci. Podľa 
nástrojovej skladby je ich možné rozdeliť na:

1.	 Akustické obsadenie – hudobníci využívajú takéto obsadenie pri momentoch svad-
by, kde potrebujú byť v pohybe a možnosti elektrofonických hudobných nástrojov 
vylučujú túto možnosť. S takýmto obsadením je možné sa stretnúť počas viacerých 
fáz svadby.4  

2.	 Elektrofonické obsadenie – je charakteristické svojou statickosťou. Je situované 
v kultúrnom dome alebo v inom spoločenskom priestore, kde sa svadobné hostiny 
a zábavy vykonávali, a to na javisku. Pojem elektrofonické obsadenie používam na 
pomenovanie nástrojového obsadenia pozostávajúceho z elektrofonických hudob-
ných nástrojov. Avšak nachádzajú sa v ňom aj akustické hudobné nástroje – saxo-
fón a súprava bicích.5

3	 V obci Vlachovo je vývoj ansámblových zoskupení zaznamenaný v publikáciách, ktoré sú venované 
najmä personálnemu a nástrojovému obsadeniu – Spevy spod Stromíša II. od autora J. Kováča (2017), Od 
čardášov po rokenrol: História populárnej hudby v Rožňave a okolí od autora R. Bučeka (2021).

4	 Akustické obsadenie zahrňujúce charakteristickú nástrojovú skladbu má základ v ansámblových 
združeniach nazývaných ,,džezy“. Po druhej svetovej vojne sa začali formovať hudobno-nástrojové 
zoskupenia známe ako ,,džezy“. Tento termín sa používa na označenie špecifického typu hudobného 
zoskupenia, ktoré sa vyznačuje rôznorodým inštrumentálnym zložením. Džezy svojím nástrojovým 
obsadením naprieč celým Slovenskom predstavujú bohatú paletu hudobných nástrojov (Lukáčová, 2013).

5	 Adaptácia elektrofonických hudobných nástrojov do hudobno-nástrojových zoskupení, džezov, súvisí 
s počiatkami bigbítových ansámblov v 60. rokoch 20. storočia v západnej Európe a USA. Základom 



91

M
AT

ER
IÁ

LY
Pe

te
r G

ec
el

ov
sk

ý

Akustické nástrojové obsadenie má viaceré varianty. Stabilným hudobným nástrojom 
pri každom videozázname je akordeón, ktorý spĺňa rytmickú, harmonickú aj melodickú 
funkciu. Ďalším stabilným hudobným nástrojom je saxofón (B tenor), pre ktorý je charak-
teristická melodická funkcia. V prípadoch, kedy sa vyskytujú dva saxofóny, jeden z nich 
vedie základnú melódiu piesne, ktorú môže variačne ozdobovať rôznymi melodickými 
ozdobami alebo ciframi. Úlohou druhého saxofonistu je viesť druhý hlas k  základnej 
melódii piesne. Rytmická funkcia je pri svadobných videozáznamoch rozdielna. Môže ísť 
o hudobné nástroje – ozembuch, bubon, tamburína. 

Elektrofonické nástrojové obsadenie je situované na javisku, na mieste konania 
svadobnej hostiny a  zábavy. Celkovo je možné zhodnotiť, že nástrojové obsadenia 
pozostávali zo stabilných hudobných nástrojov – saxofón, basgitara, gitara, syntezátor 
a bicie. Dominantnú melodickú funkciu spĺňa saxofón. Saxofonista hrá hlavnú melódiu 
piesne, ktorú ozdobuje. Klávesy, teda syntezátor, spĺňajú melodickú, harmonickú aj 
rytmickú funkciu. Na videozáznamoch, v ktorých sa nachádzajú dva klávesy, si hráči delia 
jednotlivé funkcie – jeden melodickú funkciu a druhý harmonicko-rytmickú. Basgitara 
spĺňa funkciu rytmickú a  harmonickú, ktorú v  minulosti spĺňal kontrabas. Melodickú 
a harmonickú funkciu v minulosti spĺňala kontra a v tomto nástrojovom obsadení ju spĺňa 
gitara. Bicie spĺňali rytmickú funkciu. Kopákom bubeník frázuje každú prvú (prízvučnú) 
dobu a rytmičákom ju dopĺňa úderom na druhú (neprízvučnú) dobu (v prípade párneho 
metra).

V  zoskupeniach je na VHS kazetách možné pozorovať vývoj jednotlivých hudobných 
obsadení a  samotných typov niektorých hudobných nástrojov. V  časovom rozmedzí 
1985 – 2003 sa nástrojové obsadenie menilo:

•	 Prvé zmeny je možné pozorovať pri syntezátore značky Kawai K1, ktorý je prítom-
ný už na VHS-1989.6 Na kazete VHS-1985 je ešte prítomný organ. Podľa výpovedí 
hudobníkov hral Fragment na organe až do konca svojho pôsobenia (1995). Ostat-
né nástrojové zoskupenia, Sako a Trend, si už zakúpili syntezátory.

•	 Druhou zmenou bol prechod z akustických bicích na elektronické, zaznamenané 
na VHS-1993. Prostredníctvom výpovedí hudobníkov bolo zistené, že elektronické 
bicie si zoskupenie Trend zakúpilo už v roku 1992 a Sako o rok neskôr.

•	 Ďalším zásahom do nástrojového obsadenia sú pri VHS-2003c absentujúce bicie, 
ale pomocou syntezátora je tvorené pravidelné metrum syntezátorovými bicími – 
generované príslušným efektom.

Nevyhnutnou pre funkčnosť elektrofonických hudobných nástrojov je zvuková aparatú-
ra. Na VHS-1985 kazete je prítomný prvý starší typ aparatúry: 

(...) hralo sa tak, že každý mal svoju bedničku. Klávesy mali svoju bedničku, také 
kombíčko, kde sa pichli klávesy. Gitarista mal svoju bedničku, kde si pichol gitaru. 

bigbítových populárnych skupín sa v USA stal Elvis Presley (Schnierer, 2013). Ďalšími predstaviteľmi 
boli populárne skupiny ako Beatles, Rolling Stones, Sex Pistols a ďalšie. V bývalom Československu sa 
používali pomenovania gitarové skupiny a neskôr sa začalo používať pomenovanie bigbít  ako špecifický 
stredoeurópsky fenomén (Kajanová, 2010).

6	 Údaje o VHS kazetách sú anonymizované.



92

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Basgitarista mal svoju bedničku a spievalo sa do jednej z  tých bedničiek, ktorá 
bola najlepšia. No a tie bedničky boli rozmiestnené na javisku. (muž, 1969)7

Fragment používal aj páskové echo, ktoré fungovalo na podobnom princípe ako magne-
tofón. Páskové echo nahralo zvuk z mikrofónov a o krátky moment sa prehral nahratý 
zvuk. Avšak páska sa zasekávala, častokrát to šumelo a kazilo sa. Mikrofónmi ozvučovali 
saxofón a súpravu bicích nástrojov. Mikrofóny využívali aj na spev. Kvalitnejšiu zvukovú 
aparatúru počas socializmu nebolo ľahké zohnať:

Ešte aj v roku 1988 bol strašne veľký problém sa dostať k nejakej normálnej apara-
túre. Tu sa predávali len veci z NDR. Vieš, to boli firmy ako Regend potom Solton, 
z toho východného bloku. Tu nič zahraničné si nedostal, napríklad Marshall alebo 
Ibañez. Keď si to aj dostal, tak to bolo veľmi drahé. (muž, 1969)

Druhý typ aparatúry sa začal vyskytovať po roku 1989. Vtedy mladí hudobníci v Saku 
spozorovali, že sa hudobný priemysel začal vyvíjať, a viacero kapiel už hralo len na dva 
reproduktory, mixážny pult a zosilňovač – takzvaný PA systém. Sako si zakúpilo digitál-
ne echo, ktoré bolo oveľa kvalitnejšie ako páskové. Tento druhý typ aparatúry je možné 
vidieť na všetkých VHS kazetách od roku 1989. Všetky hudobné nástroje boli napojené 
do mixážneho pultu.

Okrem zvukovej aparatúry hudobno-nástrojové zoskupenia začali využívať aj svetelnú 
techniku. Zo svadobných videozáznamov sa nedá presne určiť, o akú svetelnú techniku 
ide, ale je prítomná už na kazete VHS-1990. Z terénneho výskumu bolo zistené, že sve-
telnú techniku si v 90. rokoch hudobníci upravovali sami. Používali napríklad majáky zo 
sanitiek alebo jednoduché reflektory, ktoré iba svietili. Poprípade na ne prilepili farebnú 
fóliu, aby zmenili farbu svetla. Svetelnú techniku si zakúpili až po roku 2000. Rôzne fa-
rebné reflektory je možné vidieť na VHS-2003d.

Hudobno-nástrojové obsadenie v kontexte  
svadobného obyčajového cyklu

Hudobno-nástrojové zoskupenie začína v svadobnom obyčajovom cykle figurovať pred 
ženíchovým domom v akustickom obsadení. Pred domom interpretujú valčíkové, polko-
vé a čardášové piesne, kým sa svadobčania schádzajú. ,,Začali sme hrať také jednoduché 
veci do nálady a ľudia prichádzali“ (muž, 1945). Na svadobnom videozázname VHS-1989, 
VHS-1998a, VHS-2003b sa ženíchova družina schádza v kultúrnom dome a len najbližší 
– rodina a  funkcionári, idú po nevestu. Na videozáznamoch je viditeľné, že elektrofo-
nické obsadenie na javisku je už rozložené, z čoho vyplýva, že hudobníci museli prísť na 
stanovené miesto v predstihu, aby si stihli rozložiť aparatúru a elektrofonické hudobné 
nástroje.

7	 Údaje o informátoroch sú anonymizované.



93

M
AT

ER
IÁ

LY
Pe

te
r G

ec
el

ov
sk

ý

Po zídení ženíchovej družiny nasleduje svadobný sprievod smerujúci k neveste. Počas neho 
kapela kráča na čele a interpretujú čardášové piesne. Postavenie hudobníkov v sprievode 
sa odvíja od ich počtu. Ak sú v obsadení troch alebo štyroch hudobných nástrojov, kráčajú 
v jednom rade. Pri väčšom počte sa hudobníci rozdelia do dvoch za sebou idúcich radov. 
V prvom rade sa nachádzajú hudobníci hrajúci na saxofóne a akordeóne, v druhom rade 
idú hudobníci hrajúci na rytmické hudobné nástroje. Avšak z videozáznamov nemožno 
hovoriť o pravidle, ktoré platí pre každý sprievod. Pravidlom je, že saxofonisti sa vždy 
nachádzajú v prvom rade.

Obr. 1 
Schádzanie sa ženíchovej družiny   

Zdroj: súkromný archív respondenta; VHS-1997a

Obr. 2 
Svadobný sprievod ženíchovej družiny k nevestinmu domu   

Zdroj: súkromný archív respondenta; VHS-1999b



94

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Po príchode pred nevestin dom sa okrem svadobných funkcionárov aktívne zapájali 
žartovnými rečami k vyjednávaniu nevesty aj hudobníci. Po dojednaní výkupného že-
ních a hlavní aktéri vstúpia do domu nevesty. Ostatní svadobčania a kapela ostanú pred 
jej domom. Keďže kameraman vchádza do domu spoločne so ženíchom a  hlavnými 
aktérmi, nie je na VHS kazete zaznamenané, čo sa deje na dvore. Z  média je však 
možné počuť, že pred domom pokračuje interpretácia piesní. Keďže počas sprievodu 
hrajú vyslovene čardášové piesne do kroku, pred domom prechádzajú na valčíkové 
a polkové piesne.

Pri vychádzaní nevesty, ženícha, funkcionárov a najbližších z domu je v ansámblových zdru-
ženiach zaužívané interpretovať pieseň Lúto mi je, ach, mamiško mojä. Na svadobných video- 
záznamoch je možné spozorovať po vyjdení kameramana z domu, že nástrojové zoskupe-
nie má na hudobných nástrojoch priviazané farebné šatky. Pravdepodobne im ich niekto 
z nevestinej svadobnej družiny priviazal počas odobierky. Priviazané šatky si hudobníci po 
príchode na miesto konania svadobnej hostiny previazali na stojany mikrofónov.

Po odchode z nevestinho domu nasledoval svadobný sprievod do kostola alebo na civil-
ný obrad do Nižnej Slanej (motorovými vozidlami a autobusom). Počas celého sprievodu 
alebo cesty autobusom hudobníci doprevádzajú svadobčanov.8 Po príchode do kostola 
alebo na civilný obrad ostáva kapela pred objektom. Kameraman sa nachádza spoločne 
so svadobčanmi vnútri daného objektu. Z rozhovorov s hudobníkmi vyplýva, že ich inter-
pretácia pokračovala pred daným objektom. Lokálne spoločenstvo bolo prítomné, a nie 
každý svadobčan sa zúčastnil na obrade. Týchto ľudí nástrojové obsadenie ďalej zabávalo 
interpretáciou piesní: 

8	 Zo svadobných videozáznamov je ťažké určiť, či kapely mali počas sprievodu ustálený repertoár, pretože 
jednotlivé záznamy neponúkajú zaznamenaný svadobný sprievod v celej svojej dĺžke.

Obr. 3 
Vychádzanie nevesty z rodičovského domu za sprievodu hudobného zoskupenia   

Zdroj: súkromný archív respondenta; VHS-1997a



95

M
AT

ER
IÁ

LY
Pe

te
r G

ec
el

ov
sk

ý

Pred kostelom smo furt hrávali. Bo to sa vždi dakto najšou, kto nejšou do kostela 
na sobáš. Aj nepozvaní lude prišli. Začali si rozkazovať a my sme nemali oddych. 
Farár sa aj ohradzoval voči tomu, bo mu to rušilo bohoslužbu. (muž, 1945)

Cesta zo sobáša je taká istá ako v  prípade cesty na sobáš. Pri vychádzaní z  obradnej 
miestnosti hudobníci interpretujú na každom svadobnom videozázname pieseň Uš som 
se oženieu a  následne so svadobnou družinou smerujú na miesto konania svadobnej 
hostiny a zábavy. 

Po príchode na miesto konania svadobnej hostiny ansámblové zoskupenie vchádza do 
sály a svadobčania ostávajú pred prahom dverí, kde prebieha obradné prijímanie nevesty 
do mužovej rodiny. Po príchode do kultúrneho domu sa mladomanželia a svadobčania 
usadia k stolom. Pri vchádzaní mladomanželov a svadobnej družiny do sály zoskupenie 
opakovane interpretuje pieseň Uš som se oženiu. Pri tejto časti prechádzajú z akustického 
nástrojového obsadenia na elektrofonické. Kým sa svadobčania usadia, nadväzujú ďal-
šou piesňou. Po usadení starejší prednesie prípitok a hudobníci zahrajú tuš – Mnoga leta 
a s nimi spievajú všetci svadobčania.

Tanečnú zábavu otvárajú mladomanželia svojím prvým svadobným tancom. Počas neho 
hudobníci interpretujú svadobný valčík – Vydala ma mamka, za širokú vodu; Vydala, ma-
mička, najstaršiu dcérušku; Tou našou dedinou vodenka preteká. K mladomanželom sa pri-
dajú do tanca rodičia. Zoskupenie prejde na polku a ukončí tanečné kolo čardášom. Čar-
dáš hrajú len v prípade, ak sú svadobčania dobrí tanečníci ,,ak vidímo, že vedä tancovat“ 
(muž, 1974).

Cieľom kapely je zabaviť svadobčanov a dopomôcť k príjemnej atmosfére počas celého 
večera, či už hraním do tanca alebo doprevadzaním spevu. Na začiatku zábavy sa v lo-
kalite uprednostňujú tzv. ľudové kolá, avšak súčasťou je aj interpretácia tzv. moderných 
kôl. Zoskupenie ich preferuje hrať až po slávnostnej večeri alebo až po polnoci. Počas 
interpretácie tanečných kôl sa na videozáznamoch objavujú zaujímavé interakcie me-
dzi svadobčanmi a hudobníkmi. Keďže hudobno-nástrojové zoskupenie je situované na 
javisku, nie v bezprostrednej blízkosti svadobčanov, nie je možné hovoriť o rozkazova-
ní piesní svadobčanmi. Výber piesní určovali hudobníci a spoločne so svadobčanmi pri 
tanci spievali.9 V každom zoskupení sa objavuje jedna ,,hlavná“ osoba, ktorá jednotlivé 
tanečné kolá uvádza. Najčastejšie povie do mikrofónu, aký typ piesne idú hrať – ,,teraz 
vám zahráme veselú polku“ alebo podobne. Takto uvádzajú aj kolá moderných piesní. Pri 
analýze jednotlivých zoskupení počas tanečných kôl boli uvádzané aj piesne na želanie. 
Tie si prišli zaželať svadobčania počas prestávok. Svadobčania tiež oznámili hudobníkom 
počas prestávky informáciu o narodeninách niektorého zo svadobčanov a hudobníci mu 
počas tanečného kola venovali pesničku, ktorú ohlásili (VHS-1990).

9	 Z výskumu je známe, že v 70. rokoch 20. storočia, keď Fortúna hrala na svadbe v Rejdovej, najmä 
najstaršia generácia svadobčanov sa nevedela zmieriť s tým, že zoskupenie pri hre aj spieva: ,,Tak na nás 
kričali, že čo už nevládzete hrat, že musíte spievat?“ (muž, 1945). 



96

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Počas prestávok medzi tanečnými kolami ansámblové zoskupenie prichádzalo spievať 
a hrať v akustickom obsadení medzi ľudí – spievanie pri stoloch. Účastníkov svadobnej 
hostiny podporili v speve a dobrí speváci si rozkazovali piesne, ktoré im majú zahrať. Hu-
dobníkom svadobčania za interpretáciu nalievali pálenku alebo im dávali peniaze: ,,Počas 
prestávok, ak smo išli hrat po stoloch, ta lude nám aj metali koruny do saxafónu, a potom smo 
to museli vibierat“ (muž, 1945). Na záznamoch VHS-1985, VHS-1989, VHS-1990 a VHS-
1993 je bezprostredné spievanie pri stoloch aj bez hudobného sprievodu. Na svadobnom 
videozázname VHS-1985 ženy počas prestávky bez podpory zoskupenia tancujú tanec 
do kolesa.

Okolo 18:00 sa podáva slávnostná večera, ktorú otvára družba príhovorom rozprávajúcim 
do mikrofónu. Počas jedenia svadobčanov zoskupenie interpretuje viaceré piesne – Jecte-
že, mi jecte; Kopala studničku; Červené jabĺčko. V najstarších zozbieraných videozáznamoch 
je zaznamenané spievanie týchto piesni svadobčanmi bez zásahu hudobníkov. Na VHS-
1993 kazete je zaznamenaná slávnostná večera svadobčanov a po pár minútach sa k nim 
pripojí hudobno-nástrojové zoskupenie na elektrofonických hudobných nástrojoch. 
Počas interpretácie spoločne s nimi spievajú aj svadobčania.

Po polnoci sa začínajú vydaté ženy schádzať a tancujú svieškoví tanec. Ide o svadobný 
chorovod so zapálenými sviečkami, ktorý má uzavretú kruhovú formu. Počas svieškovieho 
tanca ženy spievajú a družba s nevestou vchádzajú trikrát do kruhu, pričom nevesta zha-
sína sviečky. Po treťom raze ženy zhasnú všetky sviečky a ďalej tancujú v kole. K spevu 
žien sa pridávajú hudobníci na elektrofonických hudobných nástrojoch. Ženám zasahujú 
do výberu piesní a spievajú s nimi. Po ukončení tanca začína zavíjänka. Ženy si rozložia 
stoličky v strede sály a čepčia nevestu. Do tohto obyčajového úkonu kapela nezasahuje. 

Obr. 4 
Tanečná zábava   

Zdroj: súkromný archív respondenta; VHS-1997b



97

M
AT

ER
IÁ

LY
Pe

te
r G

ec
el

ov
sk

ý

Po zavíjänke starejší vyhlási nevestínski (hantúškoví alebo zavíjänskí) tanec.10 Počas neho 
ako prvý tancuje s nevestou družba. Po ňom tancuje starejší a ďalej svokrovci, rodičia, 
blízka rodina a ostatní svadobčania. Na záver s nevestou tancujú slobodné dievčatá v ko-
lese a jednotlivé dievčatá si v strede kruhu nevestu striedajú. Do tanca dievčat sa snaží 
vbehnúť ženích. Dievčatá sa bránia a  nechcú ho vpustiť dnu do kruhu. Po úspešnom 
vojdení do kruhu ešte chvíľu ženích s nevestou tancuje a následne ju zoberie na ruky. 
Starejší vysype zozbierané peniaze do lona nevesty a odchádzajú do vedľajšej miestnosti. 
Nástrojové zoskupenie nevestinskí tanec začína hraním piesne Hor potokom, dolu poto-
kom alebo Na zelenej lúke. Ďalšie čardášové piesne voľne nadväzujú. Začína sa polkovým 
tempom a metrom. Postupne sa prechádza do rýchleho čardášu. Pri záverečnom kolese 
slobodných dievčat s nevestou nástrojové zoskupenie nadviaže piesňou Ej, na most, diev-
ki, na most. Keď tancuje ženích, ansámblové združenie sprevádza tanec piesňou Ej, hop, 
hop hop. Počas celého tanca muzikanti voľne zakričia do mikrofónu ,,Čia mladá nevesta?“ 
a niektorý z hudobníkov odpovie napríklad ,,materiná“.

Po zavíjänke pokračuje zábava do ranných hodín a podáva sa posledná večera, segedín-
sky guláš. Po poslednom chode sa kuchárkam končia povinnosti. Hudobníci, spoločne 
s mladomanželmi a  inými svadobčanmi, ich idú navštíviť a  zabaviť (VHS-1998a, VHS-
1998b, VHS-1999b). Hlavnými aktérmi sú práve hudobníci. Hrajú pieseň Kuchárki, ku-
chárki. Mladomanželia spoločne s kuchárkami tancujú. Niektoré zoberú kuchynský riad 
a začnú s ním tancovať – VHS-1998b. Hudobné zoskupenie je v akustickom nástrojovom 
obsadení.

10	 V skúmanej lokalite obyvatelia obce používajú na pomenovanie tejto fázy svadby jeden z týchto pojmov.  

Obr. 5 
Hranie pri stoloch   

Zdroj: súkromný archív respondenta; VHS-1993



98

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Svadby sa končia okolo piatej hodiny. Ani jedna VHS kazeta nedokumentuje úplný koniec 
svadby z pohľadu hudobníkov. Avšak hudobníci svadbu ukončili čardášovou piesňou Uš 
kohútki spievajú. Podľa terénneho výskumu táto pieseň ukončila svadobnú hostinu a zá-
bavu a každý svadobčan vedel, že je koniec a hudobníci už viac nebudú hrať. Po ukončení 
svadby nadránom musia hudobníci rozloženú aparatúru zbaliť, odložiť a preniesť do svo-
jej nácvikárne.11 

Piesňový repertoár

Svadba znamenala pre hudobno-nástrojové zoskupenia dominantnú hernú príležitosť. 
Ich repertoár pozostával z piesní rôzneho žánru. A. Elscheková (1997: 382) svadbu cha-
rakterizuje ako ,,najuniverzálnejšiu spevnú príležitosť, na ktorej sa uplatňuje celá široká 
paleta svadobných piesní. Sú to na jednej strane piesne v úzko obradnom a na druhej 
strane aj v širšom neobradnom tematickom zábere“.

V  tejto časti budú nápomocné dve členenia herného repertoáru. Prvým je členenie 
repertoáru od Ľ. Droppovej (2001) na funkčne viazané piesne a  funkčne neviazané 
piesne. Druhým, využívaným členením je tanečný repertoár podľa miestnej terminológie 
na ľudové kolá a moderné kolá.

Funkčne viazané piesne sú piesne viazané k  určitým príležitostiam (Droppová, 2001), 
a teda boli interpretované nástrojovým zoskupením v určitých fázach svadby. Niektoré 
piesne zoskupenia prebrali z obradového repertoáru, ktorý bol súčasťou svadby už nie-
koľko generácii a  niektorým piesňam pridali funkčnosť hudobné zoskupenia a  stali sa 

11	 Miestnosť vo vlastníctve obce, ktorú poskytli hudobníkom na nacvičovanie.

Obr. 6 
V kuchyni   

Zdroj: súkromný archív respondenta; VHS-1998b



99

M
AT

ER
IÁ

LY
Pe

te
r G

ec
el

ov
sk

ý

stabilnou zložkou až do súčasnosti.

Funkčne viazané piesne, ktoré kapely prebrali z obradového repertoáru, sú nasledovné:

•	 Uš som se oženieu, hranou po sobáši. Pieseň je zaznamenaná aj v piesňovej zbier-
ke Spevy spod Stromíša II. ako pieseň interpretovaná cestou zo sobáša (porovnaj 
Kováč, 2017: 124);

•	 piesne k slávnostnej večeri Jecteže mi jecte (zapísaná aj v piesňovej zbierke ako pieseň 
svadobná, porovnaj Kováč, 2016: 89) a Kopala studienku. Začal ich interpretovať 
Fragment už v 80. rokoch;

•	 piesne k svieškoviemu tancu v minulosti hudobno-nástrojové zoskupenie nehralo. 
Zoskupenie sa začalo pridávať k spevu žien od 70. rokov 20. storočia na ich žiadosť. 
Na videozáznamoch predstavujú neodmysliteľnú súčasť tanca;12

•	 piesne k nevestinskiemu/hantúškoviemu/zavijänskiemu tancu – úvodné piesne Hor 
potokom, Na zelenej lúke;

•	 Uš kohútki spievajú – záverečná pieseň ukončujúca tanečnú zábavu nielen na svad-
be, ale aj pri iných tanečných príležitostiach. Podľa výpovedí túto pieseň hral na-
príklad aj sláčikový ansámbel pod vedením Juraja Lenkeya z Vyšnej Slanej a mo-
derné hudobno-nástrojové obsadenie Mladosť túto pieseň prebralo a traduje sa až 
dodnes. 

Piesne, ktorým pridali funkčnosť hudobné zoskupenia sú:

•	 Lúto mi je, ach, mamiško mojä – pieseň viažuca sa na odchod nevesty z domu a ná-
sledne cestu na sobáš. Pieseň bola spievaná aj v predsvadobnom období pri diev-
čenskej rozlúčke. Začína sa objavovať na videozázname VHS-1993 a ostáva stabil-
nou aj na ostatných kazetách;

•	 Uš som se oženieu – počas vchádzania mladomanželov a svadobnej družiny do kul-
túrneho domu;

•	 tuš – mnoga leta – zaznamenaný na každej VHS kazete;

•	 pieseň k slávnostnej večeri Fragment obohatil o pieseň Červené jabĺčko;

•	 piesne k nevestinskiemu tancu – najmä záverečné piesne, ktoré sa začali interpre-
tovať podľa toho, kto s nevestou tancoval. Ej, na most, dievki a ukončujúca pieseň 
Ej hop, hop, hop13. Piesne zaviedla kapela Sako a prvýkrát sa objavujú už na VHS-
1989;

•	 Kuchárki, kuchárki, planí rozum máte – pieseň skomponoval Juraj Kováč v 70. ro-
koch 20. storočia a prebrali ju všetky ďalšie hudobné zoskupenia.

12	 „Svieškoví tanec sa zo začiatku nehral. Len potom už ako sa tá doba posúvala a tých starých žien, ktoré 
to ovládali, ubúdalo, tak sme boli donútení tie ženy doprevádzať. To oni si už prišli pýtať, aby sme ich 
doprevádzali. Tie pesničky sme hrali v takej polke, v takom ležérnejšom rytme“ (muž, 1969). Kapela dodržala 
piesne, ktoré ženy aj v minulosti počas svieškovieho tanca spievali, avšak výber piesní a to, v akom poradí 
sa budú spievať, už bolo na hudobníkoch.

13	 Pieseň Ej, hop, hop, hop Sako prebralo z repertoáru horehronského speváka Jána Ambróza a dodnes sa 
viaže k záveru nevestinskieho tanca.



100

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Na svadobných videozáznamoch je možné pozorovať a vypočuť si prevažne tradičný re-
pertoár lokálneho, regionálneho, či celoslovenského rozšírenia, ale aj repertoár pozostá-
vajúci zo súdobých populárnych tanečných piesní.14 Hudobníci repertoár usporadúvajú 
do stabilných tanečných kôl (rúnd). Tie vo vlastnom nárečí rozlišujú dvoma pojmami na:

1.	 ľudové kolá,

2.	 moderné kolá.

Ľudové kolá pozostávajú z tanečných piesní rôzneho pôvodu a väzby k tancu. Ide o taneč-
né piesne k valčíku, polke, ale taktiež tangu, foxtrotu a čardášu. Štruktúra jednotlivých ľu-
dových kôl má ustálenú postupnosť – 1. polka, 2. valčík, 3. polka, 4. tango a záverečným 
tancom je vždy čardáš (5.). Piesne k tangu a foxtrotu nie sú stabilnými zložkami ľudových 
kôl. Vzájomne sa môžu obmieňať, prípadne sa vôbec nemusia objaviť. Hudobníci, ale aj 
obyvatelia obce Vlachovo vnímajú ako ľudové piesne práve tie, ktoré sa spievajú v týchto 
kolách.

Spev hudobníkov počas interpretácie ľudových kôl je vždy viachlasný. Z výskumu Juraja 
Kováča a z  jeho spevníka Spevy spod Stromíša (2016, 2017) je známe, že v obci bol aj 
v  minulosti prítomný viachlas. Najstarší zaznamenaný typ viachlasu, ktorý interpreto-
vala najstaršia generácia, je variantná heterofónia. Hudobníci pod rôznymi vplyvmi (či 
už populárnymi piesňami) tento typ viachlasu obohatili a na VHS kazetách je stabilnou 
zložkou paralelizmus. Vedenie hlasov k valčíkovým a polkovým piesňam sa tvorí v para-
lelných terciách a sextách. Viachlasný spev k čardášovým piesňam je dvojhlasný, vedený 
v paralelnej tercii pod hlavnou melodickou líniou. V určitých miestach piesne je prítomný 
aj tretí paralelný hlas nad hlavnou melodickou líniou. V každej piesni hudobníci striedajú 
spievanú a hranú strofu. Piesne začali buď spevom, alebo hrou melódie na saxofóne.

Piesne k valčíku a polke začínali ustálene tzv. anšlágom. Anšlág je predohra valčíka a pol-
ky. Každé nástrojové zoskupenie malo zaužívaný vlastný anšlág. Tento typický úvod za-
čínal hrať syntezátor, ku ktorému sa pridali hudobné nástroje – bicie, gitara a basgitara. 
Hneď po ňom nasledovala spievaná časť piesní alebo ich hral saxofonista.

Významnými osobnosťami pri formovaní herného repertoáru a preberaní piesní boli hu-
dobníci, ktorí počas vojenčiny hrali vo vojenských dychových kapelách. Keď sa vrátili 
z vojenčiny, adaptovali piesne do svojho repertoáru. Ďalšími osobnosťami pri formovaní 
,,ľudového“ repertoáru sú hudobníci, ktorí boli aktívni vo folklórnych súboroch. Pri účin-
kovaní na rôznych folklórnych festivaloch prišli do styku s piesňami charakteristickými 
pre iné regióny Slovenska a tie následne pridávali do svojho repertoáru. Častokrát je vo 
videozáznamoch možné počuť prítomnosť cudzieho nárečia alebo jeho rezíduá, či pre-
klad do vlachovského nárečia.

V každom hudobnom zoskupení sa našiel hudobník venujúci sa zbieraniu a nahrávaniu 
lokálneho piesňového repertoáru. Predstaviteľmi tejto skupiny ľudí boli vedúce osobnos-

14	 B. Garaj (2003) konštatuje, že ani nástupom nových moderných zoskupení sa ľudový repertoár nevytratil, 
práve naopak, pri interpretácii tanečných kôl bolo možné  v repertoári počuť ľudové piesne, ale 
taktiež takzvané ľudovky. Hudobno-nástrojové zoskupenia, či už na vidieku alebo v mestách, preberali 
populárne piesne, hlavne pre prispôsobenie sa požiadavkám objednávateľa. Nástrojové obsadenie je 
funkčne späté s hraním do tanca (Obuch, 2019), a ak má mladá generácia požiadavku (za)hrať moderné 
populárne piesne, zoskupenia sa snažia týmto požiadavkám vyhovieť.



101

M
AT

ER
IÁ

LY
Pe

te
r G

ec
el

ov
sk

ý

ti jednotlivých zoskupení. Vo svojich súkromných archívoch majú magnetofónové pásky 
alebo kazety, na ktorých majú zaznamenaný skupinový alebo sólový spev najstaršej ge-
nerácie. Tieto záznamy v 70. rokoch vyhotovili členovia skupiny Fragment a neskôr v 90. 
rokoch členovia zoskupení Trend a Sako. Po zhotovení audiozáznamov hudobníci oboha-
cujú svoju interpretáciu o piesne, ktoré neboli bežné na svadbách či iných príležitostiach.

Vo všeobecnosti je možné konštatovať, že mladé, novovzniknuté zoskupenia Sako a Trend 
väčšinu repertoáru prebrali od zoskupenia Fragment. Najmä pokiaľ ide o ľudové kolá. Av-
šak aj mladí hudobníci boli ovplyvnení vonkajšími vplyvmi (rozhlas, televízia, populárna 
hudba) a svoj herný repertoár obohatili o nové ,,ľudové“ piesne.

Ako prvé spomeniem piesne preberané tradičným spôsobom, a to z lokálneho reperto-
áru:

Piesne sme hrali také isté ako husličkári, ale na iných nástrojoch. Čiže reperto-
ár sme zachovali, ale aj štýl, dynamiku, rytmiku a ten charakter hornogemerský 
a chvalabohu všetky muziky, čo išli po nás, tak to prebrali po nás ďalej. (muž, 1945)

Ide najmä o piesne k tancu čardáš. Z vývojového hľadiska piesne hrané k tomuto typu 
tanca sú pestré. A. Lukáčová (2017) uvádza, že zaznamenaný čardášový repertoár v obci 
Vlachovo sa skladá z  piesní starej kultúry, starších harmonických piesní, ale aj z  no-
vouhorských piesní. Repertoár je ,,typický kontamináciou jednotlivých štýlových vrstiev, 
čo neraz komplikuje rytmicko-metrické zadelenie piesne: speváci bez hudobného sprie-
vodu niektoré piesne cítia ako sled osminových dôb (v súlade s rytmikou typickou pre 
krútivé tance starého štýlu), no hudobná prax reprezentovaná kapelami zaužívala čardá-
šové cítenie nápevov (teda nový štýl), a teda ich chápanie ako sled štvrťových hodnôt“ 
(Lukáčová, 2017: 10).

Piesne k valčíku a polke sú na svadobných videozáznamoch zaznamenané rôzne. V re-
pertoári zoskupení sa nachádzajú české a slovenské valčíky a polky, ale aj ťahavé, pomalé 
piesne prerobené na valčík. České valčíky a polky priniesli najmä hudobníci, ktorí počas 
vojenčiny hrávali v dychových kapelách. Zaujímavými ,,polkovými“ piesňami sú čardášo-
vé piesne hrané v polkovom rytme, na ktoré obyvatelia obce tancujú polku. Repertoár 
k tancom valčík a polka sú ovplyvnené aj dobovými šlágrami, produkovanými skupinami 
Profil, Senzus, Drišľak a ďalších.

Hudobné zoskupenie Fragment čerpalo tango najmä z rádií. Na VHS kazetách je zazna-
menaná napríklad pieseň od speváka Štefana Hozu Ešte raz ku tebe prídem alebo od spe-
váka Karola Duchoňa Nečakaj ma už nikdy. Na svadobných videozáznamoch sú zazna-
menané tangá aj z produkcie skupiny Repete či Profilu a  iných podobných hudobných 
skupín, napríklad Vždy večer, keď sa stmievalo. Aj keď tango nie je ľudovou piesňou, v 50. 
rokoch bolo súčasťou moderných kôl, avšak obyvatelia obce si obľúbili tieto piesne a tan-
ce natoľko, že od 90. rokoch až do súčasnosti sú súčasťou ľudových kôl.

Moderné kolá pozostávajú z piesní slovenskej a českej populárnej hudby, ale taktiež zo 
západnej Európy a Ameriky. Vo svojom repertoári sa objavujú súdobé populárne piesne 
spolu s klasikami z predchádzajúcich desaťročí. Hudobno-nástrojové zoskupenia popu-
lárne piesne čerpali z rádií, televízii a časopisov. Tu je potrebné podotknúť, že väčšina 
hudobníkov pôsobiacich vo vymedzenom období boli samouci, čo sa odrazilo aj v inter-
pretácii populárnych piesní.



102

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Počas socializmu bolo podstatne ťažšie dostať sa k západnej hudbe. Mladí hudobníci sa 
snažili ladiť v rádiách stanice ako Petöfi alebo Slobodná Európa, kde vysielali hitparády 
najnovších populárnych piesní, aj z tvorby západných umelcov. Proces učenia sa popu-
lárnych piesní bol nasledovný: naladili príslušné rádio a nahrali si pieseň buď na kotúčový 
magnetofón, alebo neskôr na kazetu. K príslušnému záznamu, ak išlo o zahraničnú pieseň 
v anglickom jazyku, sa pokúsili o (polo)fonetický prepis slov. Zo svadobných videozázna-
mov je možné zhodnotiť spievaný text tak, že častokrát sa nezhoduje s reálnymi slovami. 
,,To spievali smo, ak kebi smo mali horúci grúl v ustoch“ (muž, 1947). Spoluprácu mali hudob-
níci aj s miestnym, medzi mládežou veľmi populárnym diskdžokejom. Často im požičiaval 
platne s najmodernejšími piesňami, podľa ktorých sa učili. Pri komparácii zaznamenaných 
hitov medzi miestnymi zoskupeniami a originálmi som dospel k záveru, že sa nezhodujú 
ani po hudobnej stránke. Zlom nastal koncom 90. rokov 20. storočia a začiatkom nového 
tisícročia, keď bola mladá generácia čoraz náročnejšia a vzdelanejšia v anglickom jazyku 
a spozorovala rozdiely medzi originálom a reprodukciou (najmä v texte).

Moderné kolá na svadobných videozáznamoch pozostávajú zo štyroch až piatich popu-
lárnych piesní. V obci Vlachovo je na základe videozáznamov možné zhodnotiť, že počas 
svadieb sa uprednostňovali ľudové kolá. Moderné kolá začali hrávať hudobno-nástrojové 
zoskupenia až po slávnostnej večeri alebo pred polnocou. Situácia sa zmenila po roku 
1998, čo sa dá potvrdiť aj na základe svadobných videozáznamov. Nástrojové zoskupe-
nia začínajú svadbu ľudovými kolami, avšak, začínajú ich striedať s modernými kolami 
omnoho skôr ako na predchádzajúcich videozáznamoch.

Záver

Príspevok predstavuje výsledky obsahovej analýzy audiovizuálneho svadobného vide-
ozáznamu a terénneho výskumu. Príspevok poukazuje na relevantnosť a obmedzenosť 
prameňa pri štúdiu svadobného obyčajového cyklu s akcentom na hudobno-nástrojové 
zoskupenia, ich nástrojového obsadenia, technických možností, herného repertoáru vo 
vymedzenom období 1985 – 2003.

Svadobný videozáznam ako zdroj poznatkov je na rozdiel od rozhovorov obohatený 
o konkrétne vizuálne informácie. Sú na nich zobrazené situácie, z ktorých je možné vy-
vodiť závery aj bez realizácie rozhovoru. Ide o :

•	 opis participácii hudobno-nástrojového zoskupenia počas svadby; 

•	 formy zapájania ansámblu do svadobného diania – slovesnými prejavmi, interakcia-
mi so svadobčanmi;

•	 nástrojové obsadenie na jednotlivých VHS kazetách;

•	 pomenovanie funkčne viazaných piesní nachádzajúcich sa na každej VHS kazete;

•	 štruktúru koncipovania tanečných kôl.

Hudobno-nástrojové zoskupenie je súčasťou viacerých fáz svadby. Z  videozáznamu 
bolo možné poukázať, v ktorých fázach sa hudobníci aktívne zapájali svojou interpre-
táciou. Z väčšieho počtu záznamov a opakujúcich sa fáz svadby je možné konštatovať, 
že nástrojové zoskupenie bolo neodmysliteľnou súčasťou sprevádzajúcou dôležité fázy 
svadby. Z videozáznamu bolo možné pomenovať aj mieru a formy zapájania do diania. 
Zoskupenie sa nezapájalo do svadobného diania len svojou interpretáciou, ale aj rôz-



103

M
AT

ER
IÁ

LY
Pe

te
r G

ec
el

ov
sk

ý

nymi slovesnými prejavmi. Taktiež bolo možné sledovať interakcie medzi hudobníkmi 
a  svadobčanmi – blahoželanie svadobčanovi pri príležitosti jeho sviatku, aktívne za-
pájanie hudobníkov pri vyjednávaní výkupného za nevestu, pri zastavení svadobného 
sprievodu a podobne. 

Zo všetkých svadobných videozáznamov boli spísané nástrojové obsadenia, prostredníc-
tvom ktorých bolo možné skonštatovať, ktoré hudobné nástroje majú stabilné postavenie 
v nástrojovom obsadení. Ansámble boli rozdelené podľa nástrojovej skladby a využívania 
hudobných nástrojov počas svadobného dňa na akustické obsadenie a elektrofonické 
obsadenie. 

V rámci herného repertoáru bolo ľahké zistiť, ktoré piesne sú funkčne viazané, pretože 
sa nachádzali a opakovali na každom videozázname. V rámci štruktúry a výstavby taneč-
ných kôl bolo dôležité sa pozrieť na videozáznamy, v ktorých sú tanečné kolá zazname-
nané v celej dĺžke, a podľa toho porovnať, či jednotlivé štruktúry sú stabilné. Ľudové kolá 
pozostávajú z piesní k tancom 1. polka, 2. valčík, 3. polka, 4. tango, 5. čardáš.

Keďže svadobný videozáznam má aj značné obmedzenia, niektoré údaje museli byť po-
tvrdené z terénneho výskumu. Pri výskume sa ukázal svadobný videozáznam ako vhodný 
elicitačný nástroj, keď si informátori spomenuli na konkrétne situácie odohrávajúce sa 
na zázname. Svadobné videozáznamy boli vopred vybrané pred realizáciou rozhovoru. 
Z týchto rozhovorov boli doplnené informácie, ktoré som z tohto typu prameňa nemohol 
vyvodiť. Sú to informácie ohľadom: 

•	 zaznamenaných fáz svadobného obyčajového cyklu, pri ktorých sa kameraman ne-
nachádzal v blízkosti hudobno-nástrojového zoskupenia – napríklad počas sobáša, 
odobierky nevesty, príchodu hudobníkov a rozkladania aparatúry a elektrofonic-
kých hudobných nástrojov na mieste konania svadobnej hostiny a zábavy, ukonče-
nie svadobnej hostiny a zábavy; 

•	 preberania repertoáru;

•	 zavádzania funkčne viazaných piesní hudobnými zoskupeniami;

•	 typov hudobných nástrojov;

•	 vývoja zvukovej a svetelnej techniky.

Pri celkovom výskume a spracovaní dát musela byť braná do úvahy aj rola kameramana 
a účel, na ktorý tento záznam zhotovil – zaznamenať mladomanželov a  svadobčanov. 
Systematické snímanie hudobno-nástrojového zoskupenia často ostávalo len jeho okra-
jovým záujmom, z čoho vyplýva, že niektoré videozáznamy neponúkajú bližšie zábery 
na typy elektrofonických hudobných nástrojov a  svetelnej techniky či náhľad na fázy 
svadby z pohľadu hudobníkov. Pri analýze sa ukázalo, že práve počet VHS kaziet zohráva 
dôležitú úlohu. Niektoré vizuálne informácie nemuseli byť nasnímané, ale pri väčšom 
počte VHS kaziet sa ukázalo, že sú stabilnou zložkou svadobného obyčajového cyklu. 

Referencie 

Buček, R. (2021). Od čardášov po rokenrol: História populárnej hudby v Rožňave a okolí. Rožňava: 
Cinema. 

Droppová, Ľ. (2001). Členenie slovenských ľudových piesní. In A. Jágerová (Ed.), Škola ľudového 
spevu I. časť (s. 12-16). Zvolen: Podpolianske osvetové stredisko. 



104

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Elschek, O. (1985). Možnosti využitia filmovej techniky a videotechniky v etnografickom 
výskume. Slovenský národopis, 33(4), 755-759. 

Elschek, O. (2020). Slovenské ľudové hudobné nástroje včera a dnes: Rukoväť európskych ľudových 
hudobných nástrojov. Bratislava: Ústredie ľudovej umeleckej výroby. 

Elscheková, A. (1997). Funkcia a typy svadobných piesní. Slovenský národopis, 45(4), 382-391. 
Garaj, B. (1997). Ľudová inštrumentálna hudba v slovenskej svadbe. Slovenský národopis, 45(4), 

403-415. 
Garaj, B. (2003). Hudobný folklór a jeho fúzie s prúdmi populárnej hudby na Slovensku. In 

I. Přibylová, L. Uhlíková (Eds.), Od folkloru k worldmusic (s. 40-50). Náměstí nad Oslavou: 
Městské kulturní středisko.  

Kajanová, Y. (2010). K dejinám rocku. Bratislava: Katedra hudobnej vedy Filozofická fakulta 
Univerzity Komenského.  

Kováč, J. (2016). Spevy spod Stromíša I. Rožňava: Roven. 
Kováč, J. (2017). Spevy spod Stromíša II. Rožňava: Roven. 
Lukáčová, A. (2013). ,,Džezy“ – kapely na križovatke žánrov. In M. Pavlicová, L. Uhlíková (Eds.), 

Od folkloru k worldmusic: Co patří do encyklopedie (s. 53-68). Náměšť nad Oslavou: Městské 
kulturní středisko.  

Lukáčová, A. (2017). Poznámky k transkripcii. In J. Kováč (Ed), Spevy spod Stromíša II (s. 9-12). 
Rožňava: Roven. 

MacDougall, D. (2014). Where Is the Theory in Visual Anthropology?. Visual Anthropology, 
27(5), 444-445. http://dx.doi.org/10.1080/08949468.2014.950155 

Obuch, P. (2019). Tradičná nástrojová hudba na slovensko-moravskom pomedzí: Herný 
repertoár a formy jeho osvojovania. Etnologické rozpravy, 26(2), 5-53. 

Ruttkay, M. (1973). Využitie filmu v hudobno- a tanečno-folklórnej dokumentácii. In A. 
Elscheková (Ed.), Seminarium ethnomusicologicum 1.: Súčasný stav etnomuzikologického 
bádania na Slovensku (s. 161-163). Bratislava: Ústav hudobnej vedy SAV.  

Schnierer, M. (2013). Přehled vývoje populární hudby. Brno: Janáčkova akademie múzických 
umění v Brně. 

Slivka, M. (1982). Slovenský národopisný film: Filmografia 1. Banská Bystrica: Krajské osvetové 
stredisko. 

http://dx.doi.org/10.1080/08949468.2014.950155


105

ES
EJ

E
M

ar
ta

 B
ot

ik
ov

á

Premeny ženskej hygieny ako súčasť  
kultúrnych procesov 

Changes in female hygiene as part of cultural processes 

DOI: 10.31577/EtnoRozpra.2024.31.2.08

Marta Botiková  

Abstract

The issue of hygiene is one of those components of the way of life that did not represent a re-
search topic in the early days of ethnography in Slovakia, at the turn of the 19th and 20th cen-
turies. At the same time, hygiene habits and practices both determined and reflected the level 
of culture in the broadest sense of the word. In the process of the formation of normativity, 
ideas about hygiene, as well as actions in terms of hygiene, underwent significant developmental 
changes. Personal hygiene, intimate hygiene, hygiene of clothing, hygiene of dwelling, can be 
studied from a variety of historical and theoretical perspectives. Both its normative and symbolic 
significance are integral to social transformations, from ideas about the rightness of action in 
terms of cleanliness, beauty and nutrition, to the development of social and health services and 
care. The overview of the topics can be further developed through the details of the hygiene  
of individual parts of the body, including, for example, the culturally significant and anthropologi-
cally treated topic of smells and odours, and other aspects of this historically, culturally, aestheti-
cally, healthily and socially significant area of the way of life.

Keywords
hygiene, intimate hygiene, clothing, dwelling, normativeness 

Kľúčové slová
hygiena, intímna hygiena, odev, bývanie, normatívnosť  

Acknowledgment
Text vznikol s podporou grantu VEGA 1/0203/23 Morálne hodnotenia národných, etnických 
a náboženských skupín v situácii ohrozenia.



106

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Kontakt / Contact
Prof. PhDr. Marta Botiková, CSc., Katedra archeológie a kultúrnej antropológie, Filozofic-
ká fakulta, Univerzita Komenského v Bratislave, Gondova 2, 811 01 Bratislava, Slovenská 
republika, e-mail: marta.botikova@uniba.sk  

ORCID            https://orcid.org/0000-0002-7160-4958

Ako citovať / How to cite
Botiková, M. (2024). Premeny ženskej hygieny ako súčasť kultúrnych procesov. Etnologic-
ké rozpravy, 31(2), 105-117. https://doi.org/10.31577/EtnoRozpra.2024.31.2.08

Problematika hygieny1 patrí medzi tie súčasti spôsobu života, ktoré nepredstavovali v po-
čiatkoch formovania etnografie na Slovensku, na prelome 19. a 20. storočia bádateľskú 
tému. Hygienické návyky a postupy pritom určovali aj odrážali úroveň kultúrnosti v naj-
širšom zmysle slova. V procese formovania návykov a normatívnosti, predstavy o hygie-
ne, aj konanie v jej zmysle prekonávali významné vývojové zmeny. Podľa M. Lenderovej 
hygienou rozumieme „zdravotnými zásadami podmienenú náuku o správnom spôsobe 
života jedinca i spoločnosti“ (Lenderová, 2011: 17). Široko postavená definícia obsahuje 
zásadnú historickú súvislosť, totiž procesy premien a inovácií. 

Osobná, intímna hygiena, hygiena odevu, hygiena obydlia sa dajú študovať z najrozlič-
nejších historických aj teoretických východísk. Jej normatívnosť aj symbolický význam 
sú neoddeliteľnou súčasťou spoločenských premien, od predstáv o správnosti konania 
v oblasti čistoty, krásy aj výživy, až po vývoj sociálnej a zdravotnej služby a starostlivosti.

Vyhľadávala som odkazy a  zistenia o  hygiene ženského tela a  s  ňou súvisiacu hygie-
nu odevu a  obydlia. Používam materiál zo sekundárnych zdrojov, ako aj z  vlastných 
výskumov (Botiková, 2008) a  zo školských prác a  výskumov poslucháčok etnológie  
FiF UK (Hodáková, 2012; Janolová, 2022; 2023; Jányová, 2006; Pešťanská, 2017; Riško-
vá, 2013; Užíková, 2021). Materiál bol zhromaždený z väčšej časti v roľníckom prostredí 
na Slovensku a časovo pokrýva obdobie 20. storočia. 

Základný rešerš poznatkov o hygiene v etnografickom materiáli ukázal, že zmienky sa vy-
skytli najmä pri výskume odevu, staviteľstva a bývania. Najsyntetickejším sumárom po-
znatkov sú encyklopedické heslá. V elektronickej encyklopédii autor príslušných hesiel, 
Mojmír Benža,2 vychádzal zo svojich výskumov ľudového odevu a bývania, prípadne sa 
odvolal na práce Viery Nosáľovej (Nosáľová, 1975) o hygiene odevu, a na zistenia auto-
rov, ktorí sa témou hygieny obydlia okrajovo zaoberali pri výskume ľudového staviteľstva 
a bývania.

1	 Významný je prínos Mary Douglas o symbolickom význame a vzťahu symbolickej čistoty a nebezpečia 
(Douglas, 2003).

2	 Pozri heslá: Hygiena bývania, Odevná hygiena, Telesná hygiena a na ne nadväzujúce Pranie, Zváranie, 
Umývanie, Holenie, Mužský účes, Ženský účes (Kiliánová, 2011).

https://doi.org/10.31577/EtnoRozpra.2021.28.2.01
https://orcid.org/0009-0002-7983-7294


107

ES
EJ

E
M

ar
ta

 B
ot

ik
ov

á

Symbolické hygienické úkony ako praktiky obyčajovej kultúry

Pozornosť otázkam zdravia, krásy a hygieny sa venovala pri výskume obyčajovej kultú-
ry. Nachádzame zmienky v súvislosti s magickou očistou a  liečením. „Hygiena obydlia, 
zdravie ľudí, u mladých krása, láska a manželstvo boli v tomto období tiež predmetom 
viacerých magických praktík“ (Horváthová, 1975: 1008). Magická očista bola viazaná ku 
konkrétnym dňom výročného cyklu. Úkony, vykonávané na princípe mágie dotyku alebo 
mágie podobnosti obsahujú mnohé praktiky, v rámci postupov racionálneho aj magické-
ho liečenia, kde základným účinným prostriedkom bola voda. Či už to bola voda oboha-
tená o žeravé uhlíky, aby odstránili urieknutie alebo na Veľký piatok zariekaním posilnená 
potočná voda, ktorá mala pritiecť „z mesta Jordána, od pána Ježiša Krista“.

O nej sa verilo, že má liečivú silu, ale je účinná aj pri odstraňovaní pieh a iných malých 
kozmetických nedostatkov. Podobne blahodarne mala pôsobiť rosa nazbieraná nadrá-
nom na sviatok svätého Jána. O vode, ako aj o  obradnom umývaní svedčia záznamy 
z výskumov aj z  literatúry. Účinnosť praktík sa posilňovala väzbou na konkrétny deň, 
výročný sviatok, ako o tom píše Horváthová (1986). Popri starostlivosti o tvár, oči, pleť, 
bola obradným spôsobom zabezpečovaná aj krása a kvalita vlasov. Etnografickou témou 
síce bola primárne úprava účesu, popri tom však aj s účesom spájaná vlasová hygiena. 
Ukázalo sa, že mnohé postupy boli racionálne (napr. oplachy v odvaroch liečivých bylín). 
Viaceré rastliny a ich účinky našli uplatnenie aj v rozvíjajúcom sa kozmetickom priemysle.

Obr. 1 
Jarné vody (Zuberec, 2015), foto T. Brancher   

Zdroj: archív T. Brancher



108

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Možno spomenúť aj vieru či poznanie liečivých a kozmetických účinkov moču/uriny, zná-
me v podstate vo všetkých civilizáciách. V literatúre týkajúcej sa Slovenska nachádzame 
zmienky práve v súvislosti s racionálnym aj magickým liečením, (napr. hojenie rán, úľava 
bolesti, odstránenie opuchu a tiež odstránenie urieknutia). Je preukázateľné, že sa moč 
používal aj vo funkcii mydla a na umývanie, resp. oplach vlasov, prípadne iné kozmetické 
použitie (Hodáková, 2012: 30, 35-36).

Sociálna a zdravotná služba

Aktivity zdravotnej a sociálnej služby približujú záznamy, korešpondencia a aktivity miest-
nych a regionálnych lekárov (medzi nimi publikačne najznámejší boli MUDr. Ivan Hálek, 
MUDr. Ladislav Nádaši-Jégé) a osvetových a sociálnych pracovníčok, ktorých povolania 
priamo súviseli so zaznamenávaním sociálnej a zdravotnej situácie obyvateľstva. K téme 
sme študovali materiály spolku Živena (Rišková, Botiková, 2016) v oblasti sociálnej sta-
rostlivosti s dôrazom na zdravotné a hygienické pomery v slovenských dedinách.

Životná úroveň obyvateľstva sa v období medzivojnovej Československej republiky líši-
la v závislosti od geografických a sociálno-ekonomických podmienok sídel, a tak aj ich 
obyvateľov. Sociálne pracovníčky v  tom čase videli ako neodkladnú úlohu zlepšiť stav 
osobnej, ale aj verejnej hygieny.

Obr. 2 
Rumanček kamilkový (Matricaria recutita L.), jedna z najčastejšie 

využívaných liečivých rastlín, foto T. Brancher   
Zdroj: archív T. Brancher



109

ES
EJ

E
M

ar
ta

 B
ot

ik
ov

á

Jej nedostatok sa týkal najmä 
sfér ženských prác a  starostli-
vosti, a podmieňoval aj zrkadlil 
sociálne a  hygienické pome-
ry, ktoré boli príčinou šírenia 
infekčných chorôb aj vysokej 
dojčenskej a  detskej úmrtnos-
ti. Pri kontaminácii vody sa ší-
rili dyzentéria a  brušný týfus, 
nedostatočnou hygienou bolo 
zapríčinené aj ochorenie očí, 
trachóm, v  čase medzi vojna-
mi najčastejšia príčina slepoty. 
Trachóm sa zvykol nazývať aj 
„choroba špinavých rúk“ –  už 
v  názve sa naznačuje spojenie 
s hygienickými štandardmi.

Výnimočný,   čiastočne aj et-
nografický materiál pochádza 
z turčianskej zemianskej obce 
Jaseno, kde sociologička Iva 

Obr. 3 
Spomienková fotografia účastníčok kurzu varenia (Senohrad, 1942) 

Zdroj: archív autorky

Obr. 4 
Pohľad do interiéru. Stav hygieny obydlia v 60-tych rokoch . 
Litava, 1969
Zdroj: archív J. Botíka



110

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Šmakalová (1936) získala medzinárodný grant a zorganizovala výskumný tím na výskum 
integrálnej dediny. Videla, že pre poznanie spôsobu života nebude stačiť zaznamenávať 
zvláštnosti v odeve, strave, či rozdelení rodových rolí – čo už bolo samo o sebe veľmi 
novátorské. Výskumníci zaznamenávali rozvrh dňa, merali výživu a sledovali zdravotný 
stav školákov. Uvedenú tému, predovšetkým výživu detskej populácie v medzivojnovom 
období skúmal a opísal, najmä z hľadiska výživy, aj významný detský lekár Alojz Ján Chura 
(Chura, 1936, citované podľa Škorvanková, 2023: 743-744). Na tému zdravotných a hy-
gienických podmienok v niektorých regiónoch upozorňovali aj angažovaní ľavicoví inte-
lektuáli (Škorvanková, 2023: 739). Pokiaľ ide o hygienu obydlia, záznamy potvrdzujú, že 
sa udržiavala  umývaním podlahy jeden raz do týždňa a väčším upratovaním a bielením 
stien zvyčajne trikrát do roka, pred veľkými sviatkami. Takúto frekvenciu údržby uvádza-
jú pre prvú polovicu 20. storočia autori kapitol o  ľudovom staviteľstve a bývaní. Opäť 
sa žiada poznamenať, že väčšiu pozornosť výskumníci sústredili na nádoby – polievače 
a vzory, ktorými gazdiné zdobili dlážku, než na frekvenciu upratovania, udržiavania byto-
vej hygieny.

Osobná hygiena

Na starostlivosť o telo vplývali klimatické podmienky, dostupnosť vodných zdrojov, ako 
aj vybavenosť domácností, tiež cena a dostupnosť mydla a oveľa neskôr aj zubnej pasty. 
V obvyklej vidieckej domácnosti na začiatku 20. storočia, ako aj v bytoch nižšej kategórie 
v meste sa nenachádzali kúpeľne.

Obr. 5 
Polievačky Stará Pazova. Vzory publikované  

v Čabianskom kalendári 1930 – Polievač, Padina
Zdroj: archív J. Botíka



111

ES
EJ

E
M

ar
ta

 B
ot

ik
ov

á

Umývadlo bolo prenosné 
a  nachádzalo sa v  izbe, ku-
chyni alebo v  pitvore, v  lete 
na dvore. Na dvore, prípadne 
v zime v kuchyni sa používala 
aj prenosná vaňa, zvyčajne na 
sedenie. Pri bežnom umývaní 
sa používala voda nabratá do 
úst. Hygiena ústnej dutiny sa 
najčastejšie obmedzila len na 
vypláchnutie vodou. V lete sa 
dospelí i  deti kúpavali v  po-
toku. V  oblastiach s  liečivými 
prírodnými termálnymi pra-
meňmi sa po skončení letných 
poľnohospodárskych prác 
ľudia chodili kúpať do prírod-
ných jám – bazénov. Kúpanie 
celého tela bolo inak výnimočné, v sobotu bolo 
zvykom umývať sa aspoň do pol pása (muži sa 
pri tej príležitosti aj holili). Dbalo sa na hygienu 
nôh, zvlášť, keď sa celý týždeň na boso chodiaci 
mali obuť do „kostolnej obuvi“, do čižiem alebo 
topánok.

Používanie mydla nebol problém jeho dostupnosti. Pracie mydlá postupne eliminovali zvá-
ranie osobných textílií, aj keď plachty a inú hrubšiu bielizeň a odev bolo zvykom zvárať, pre-
lievať bielizeň v na to určenej drevenej kadi lúhom,3 a to ešte aj v medzivojnovom období. 

Pri toaletnom mydle vystupoval problém ceny, resp. zbytočného výdavku. Jeho pravi-
delné užívanie sa na vidieku preukázalo a všeobecne rozšírilo až v druhej polovici 20. 
storočia. Kým v mestách aj v bytoch najnižšej kategórie bol aspoň prívod tečúcej vody, 
a teda umyť si ruky pri príchode, pred jedlom alebo po špinavej práci nemusel byť až taký 
problém, na dedinách takýto zdroj tečúcej vody obyčajne nebol dostupný. V plechovej, 
smaltovanej mise, (v bohatších domoch v kameninovej nádobe na vodu), v lavóre, ktorý 
býval položený na stolčeku alebo na  kovovom držiaku, pre šetrenie vodou túto často 
nevymieňali, a tak sa namiesto zdroja hygieny ľahko stala aj zdrojom prenosu infekcie. 

Samostatnú problematiku osobnej hygieny tvorila starostlivosť o dojčatá a deti. Napríklad 
zo záznamov Živeny sa ukázali veľké regionálne rozdiely, pokiaľ išlo napr. o kúpanie dojčiat 
či ich vystavenie čerstvému vzduchu. Uvedený strach mohol súvisieť s pretrvávaním po-
verových predstáv a obáv z urieknutia. Bolo to pole drobnej práce, záležitosť zdravotníc-
kej osvety, školských a iných autorít, ktorým protirečilo šírenie dobových „hoaxov“, ktoré 
proces cieleného zlepšovania hygienických podmienok a prijímania inovácií spomaľovali.

3	 lúh je tekutý výťažok z drevného popola, názov hydroxidu sodného al. draselného

Obr. 6 
Rekonštrukcia polievania dlážky 

 (Hrušov, 2024) 
Zdroj: archív P. Bradu



112

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Intímna ženská hygiena

Intímna ženská hygiena patrila azda k  najviac tabuizovaným témam. Etnografické vý-
skumy prinášali najmä materiál poverových predstáv, keď menštruujúca žena predstavo-
vala znečistenie a ohrozenie a mala byť izolovaná. Menštruácia, podľa názorov gyneko-
lógov, nebola častá. Ženy nemenštruovali 12-13-krát do roka. Krvácanie trvalo v cykle 
pomerne krátko, z fyziologických príčin, ako boli slabá výživa a telesne namáhavá prá-
ca (podrobnejšie Beňová, 2010; Horváthová, 1988: 479). Ženy o tomto telesnom stave 
nehovorili, veľmi málo sa dozvedali dcéry od matiek. Pri výskume sme zaznamenali aj 
príhody, v spomienkach z druhej tretiny 20. storočia, keď si dievčatá pri prvej menštru-
ácii mysleli, že idú zomrieť... Aj jazykové vyjadrenie stavu je v istom zmysle odpudzujú-
ce, označuje starú, opotrebovanú vec („krámy“), ale aj stelesnenie, zosobnenie („mať na 
sebe“), resp. názov, metaforicky označujúci niekedy očakávanú, inokedy neočakávanú 
návštevu – „tetku“, „tetku z Ameriky“. Menštruáciu sprevádzal pocit hanby, vlastnej ne-
čistoty (Bužeková, 2020). „Hanba“ sa, zvlášť na vidieku, aj v druhej polovici 20. storočia 
obchádzala aj tým, že ešte aj v druhej polovici 20. storočia vatu či vložky nakupovala mat-

Obr. 7 
Dievčatko sa umýva v lavóre na dvore  
(Šamorín, okolo 1950)
Zdroj: archív autorky

Obr. 8 
Ozdobný uterák slúžil aj ako výzdoba 

obydlia (Gorna Mitropolja, 1969)
Zdroj: archív J. Botíka



113

ES
EJ

E
M

ar
ta

 B
ot

ik
ov

á

ka alebo staršia sestra v blízkom meste alebo vo vedľajšej dedine, aby dospievajúce diev-
ča nebolo vystavené hodnoteniam a klebetám žien zamestnaných v miestnom obchode.

Na margo izolácie žien počas menštruácie sa žiada poznamenať,  že izolácia nebola dosť 
dobre možná a ženy si sotva mohli dovoliť nezúčastňovať sa v čase mesačného krváca-
nia bežného pracovného rytmu. V období, ktoré vieme zachytiť výskumom, a vďaka aj 
záujmu o tému zo strany viacerých autoriek, už vieme povedať, že v druhej tretine 20. 
storočia sa používali handričkové vložky a v hospodársky a spoločensky konsolidovanej-
šom povojnovom období sa presadzovali pomôcky, ako papierová vata, obväzová vata aj 
menštruačné vložky.

U nás bol monopolným producentom obväzového materiálu podnik Rico Veverská Bitýš-
ka. Cesty do škôl, do zamestnaní rôzneho typu, od priemyslu až po služby, športovanie 
a iné aktivity boli dostatočnou motiváciou pre dievčatá a ženy používať hygienický sani-
tárny materiál, ktorý bol ako-tak spoľahlivý. Kupované vložky neboli síce pohodlné, ne-
dávali celkom voľnosť pohybu, ale aspoň boli jednorazové a ľahko vymeniteľné. Cenovo 
boli dostupné, porovnateľné s cenou toaletného papiera.

Vlasová hygiena

Vlasová hygiena ukazuje postupný nástup nových postupov a  prostriedkov u  mladšej 
generácie. Dialo sa tak v rôznych spoločenských vrstvách rôznym tempom, ale išlo o ne-
odvratný proces. 

V  úprave hlavy dedinských vydatých žien dominoval ešte v  prvej polovici 20. storočia 

Obr. 9 
Červený kríž v povojnovom období organizoval v obciach kurzy, kde si ženy mali 

osvojiť zručnosti kúpania novorodencov (Neznáma obec, 1965)
Zdroj: archív autorky



114

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

čepiec, pod ktorým účes tvo-
rili vlasy zapletané a omota-
né o rôzne podložky. Takýto 
účes vydržal niekoľko dní. 
Čepiec neskôr ženy zamenili 
za šatku. Šatka bola jednou 
z najdlhšie nosených súčastí 
ľudového odevu. Dievčen-
ce a  ženy, ktoré odchádzali 
z  obce, ale aj tie, ktoré zo-
stali, sa vzdávali účesu z dl-
hých zapletených vlasov pre 
jeho náročnú údržbu. Aj keď 
zoznámenie sa s  vlastnou 
tvárou po odstrihnutí vrko-
ča mohlo vyvolať aj  smútok 
a  slzy, ľahká opatera krát-
kych vlasov mala nepochyb-
ne výhody. Ďalej sa účesy 
z  dlhých vlasov vyskytovali 
zvlášť v  módnych úpravách, 
ako bolo napr. v 60-tych ro-
koch tupírovanie.

Výmena mydla za šampóny bola tiež generačne 
podmienená a  využívanie služieb kaderníctva 
patrilo k jednému z mála „luxusov“, ktoré si ženy 
v čase štátneho socializmu mohli dovoliť. Už spomenuté oplachy rastlinnými odvarmi, 
octom, urinou či vajíčkové alebo olejové zábaly až v poslednej tretine 20. storočia nahrá-
dzali sofistikovanejšie  kozmetické produkty, ktoré boli nedostatkové.

Zmeny bývania a hygienické služby

Významné zmeny nastali v  procese ďalšej modernizácie v  druhej polovici 20. storo-
čia. Zlepšoval sa prístup k tečúcej vode, spojený so zavádzaním vodovodu, kanalizácie. 
V  rámci zariadenia novostavieb domov, budovaných v  60-tych rokoch, sa počítalo so 
samostatnou hygienickou miestnosťou, kúpeľňou. V nej sa objavovalo už aj splachovacie 
WC. Toto nezriedka zostávalo vzhľadom na nedostatočnú kanalizáciu nefunkčné, resp. 
fungovalo paralelne s vonkajšou suchou latrínou. Vaňa v kúpeľni bola napĺňaná teplou 
vodou, zohrievanou v bojleri, ktorý bol vykurovaný drevom. Kúpeľ bol už takto príjem-
nejší, v oddelenom, len na hygienu určenom priestore, menej komplikovaný na prípravu, 
ale frekvencia kúpania sa zvyšovala len pozvoľna.

V druhej polovici 20. storočia nepochybne sa aj na vidieku zvyšovala dostupnosť hygie-
nických prostriedkov a služieb. Čiastočne to súviselo aj s odchodom žien z domácnos-
ti, resp. z  poľnohospodárstva do iných, spoločensky exponovanejších zamestnaní. Na 
konci 60. rokov sa zlepšením ekonomickej situácie, väčším sortimentom hygienických 
prostriedkov, zmiernením nedostatku tovaru stal dostupným pestrejší, zdravší spôsob 

Obr. 10
Dievčatá sa učili samy si upravovať účesy

Zdroj: Fortepan (b. d.)



115

ES
EJ

E
M

ar
ta

 B
ot

ik
ov

á

starostlivosti o telo aj o krásu aj pre širší okruh žien. K obrazu „socialistickej ženy“ v tom 
čase už patrila upravenosť zovňajšku, držanie kroku s módou, mejkap a účes. Tlač, hlavne 
mládežnícke a ženské časopisy, sa článkami o telesnej hygiene, svojimi dopisovateľskými 
rubrikami, v ktorých dávali priestor aj otázkam takéhoto charakteru, dostali ku každej 
vekovej skupine a  spoločenskej vrstve. Zároveň pri úprave zovňajšku sa rozširovali aj 
služby, zabezpečujúce hygienu bielizne v komunálnych práčovniach. Čoskoro okrem ne-
mocníc a hotelov tieto obslúžili nielen mestské, ale aj vidiecke domácnosti.

Namiesto záveru...

Zaiste proces využitia „oslo-
bodenej domácnosti“, ako 
znel dobový reklamný slogan, 
a  zároveň aj názov združe-
ného podniku služieb, nebol 
rovnomerný, ani jednosmer-
ný. S objavom automatických 
práčok v polovici 70-tych ro-
kov a  s  ich cenovou dostup-
nosťou od začiatku 80-tych 
rokov sa zas vrátili viaceré 
práce do individuálnych do-
mácností. V  rámci rodového 
rozdelenia rolí zostávali domi-
nantne vo sfére ženskej prá-
ce aj zodpovednosti. Matka, 
manželka a gazdiná bola zod-
povedná za poriadok a čisto-
tu členov rodiny, bytu a  do-
máceho prostredia. Len veľmi 
pomaly sa k týmto činnostiam 
priberali muži. Ženské kompe-
tencie zahŕňali a  z  najväčšej 
časti aj zahŕňajú upratovanie, 
umývanie riadu a kuchynské-

ho náradia či riadu používaného na prípravu jedla a stravovanie, pranie rôznych textílií, 
odevu, telesnú hygienu členov rodiny, detí, muža a spolužijúcich starých rodičov, ako aj 
chorých členov rodiny, a ďalšie činnosti. Sem patrilo aj obstarávanie čistiacich a pracích 
prostriedkov. Čistenie, umývanie, česanie, obliekanie čistého odevu a pranie mali a majú 
aj symbolický význam. Boli predmetom morálneho hodnotenia, ktoré sa spájalo so žen-
skými úlohami.

Prehľad uvedených tém možno ďalej rozvíjať cez detaily hygieny jednotlivých častí tela 
aj napríklad cez kultúrne významnú a antropologicky už spracúvanú tému vôní a pachov 
(Goody, 2002; Ramšak, 2024) a ďalšie hľadiská tejto historicky, kultúrne, esteticky, zdra-
votne aj sociálne významnej oblasti spôsobu života.

Obr. 11
Komunálne služby v Bratislave, 1962
Zdroj: archív TASR, Prakeš (20.10.1962)



116

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Referencie

Beňová, K. (2010). Žena v tradičnej kultúre Slovenska: menštruácia, panenstvo, materstvo (so 
zameraním na nečistotu a tabu). Antropowebzin, 3, 161-168. http://www.antropoweb.cz/cs/
zena-v-tradicnej-kulture-slovenska-menstruacia-panenstvo-materstvo-so-zameranim-na-
necistotu-a-tabu

Botiková, M. (2008). K antropológii životného cyklu. Kultúra a spôsob života ženskými očami na 
Slovensku v 20. storočí. Bratislava: Univerzita Komenského v Bratislave.

Bužeková, T. (2020). Medikalizácia životného cyklu ženy: tradičné normy a morálne emócie. In Z. 
Plašienková (Ed.), Bioetické výzvy a súčasnosť z pohľadu nových poznatkov a trendov (s. 167-190). 
Bratislava: Stimul. https://fphil.uniba.sk/fileadmin/fif/katedry_pracoviska/kpr/ucebne_texty/
FIF_BVS_2_2020.pdf 

Douglas, M. ([1966] 2003). Purity and Danger: An Analysis of concepts of pollution and taboo. 
Psychology Press.

Fortepan. (b. d.). Photo ID 54405 [obrázok]. Získané 5.8.2024, z https://fortepan.hu/en/photos/?ad
vancedSearch=1&id=54405 

Goody, J. (2002). The Anthropology of the Senses and Sensations. La Ricerca Folklorica, 45, 17-28. 
https://doi.org/10.2307/1480153

Hodáková, H. (2012). Urina a kultúra [Nepublikovaná diplomová práca]. Univerzita Komenského 
v Bratislave.

Horváthová, E. (1975). Zvykoslovie a povery. In B. Filová a kol., Slovensko. Ľud – II. časť. (s. 985-
1030). Bratislava: Veda. 

Horváthová, E. (1986). Rok vo zvykoch nášho ľudu. Bratislava: Tatran.

Horváthová, E. (1988). Zvyky a obrady. In J. Botík (Ed.), Hont. Tradície ľudovej kultúry (s. 468-548). 
Martin: Osveta.

Janolová, A. (2022). Generačné rozdiely v reprezentáciách menštruácie a v starostlivosti o telo u žien 
[Nepublikovaná diplomová práca]. Univerzita Komenského v Bratislave.

Janolová, A. (2023). Menštruácia? Tichšie prosím... ASPEKTin - feministický webzin. Získané 
18.4.2024, z http://www.aspekt.sk/content/aspektin/menstruacia-tichsie-prosim 

Jányová, B. (2006). Etnologicko-historický pohľad na ženskú kozmetiku v mestskom prostredí na 
príklade mesta Banská Bystrica [Nepublikovaná diplomová práca]. Univerzita Komenského 
v Bratislave.

Kiliánová, G. (Ed.). (2011). Elektronická encyklopédia. Tradičná ľudová kultúra Slovenska slovom 
a obrazom. Bratislava: Koordinačné centrum tradičnej ľudovej kultúry, Ústav etnológie SAV. 
https://www.ludovakultura.sk/encyklopedia/ 

Lenderová, M. (2011). Předmluva. In V. Smithová (Ed.), Dějiny čistoty a osobné hygieny (s. 9-18). 
Praha: Academia. 

Nosáľová, V. (1975). Odievanie. In B. Filová a kol., Slovensko. Ľud – II. časť (s. 861-896). Bratislava: 
Veda.

Pešťanská, Z. (2017). Symbolické znečistenie a sféry morálneho uvažovania: koncepty nebezpečenstva 
v pôrodnici [Nepublikovaná dizertačná práca]. Univerzita Komenského v Bratislave. 

Prakeš, A. (20.10.1962). Matylda Kroupová (v popredí) je vedúcou 20-členného kolektívu BSP, 
ktorý pracuje v expedícii [obrázok]. Vtedy. Získané 5.8.2024, z https://www.vtedy.sk/galeria/
komunalne-sluzby-bratislava/0 

Ramšak, M. (2024). Antropologija vonja. Ljubljana: Alma Mater Europaea - Fakulteta za humanistični 
študij, Institutum Studiorum Humanitatis.

Rišková, K. (2013). Vplyv spolku Živena na ženskú starostlivosť o zdravie v období 1918-1938 
[Nepublikovaná diplomová práca]. Univerzita Komenského v Bratislave.

http://www.antropoweb.cz/cs/zena-v-tradicnej-kulture-slovenska-menstruacia-panenstvo-materstvo-so-zameranim-na-necistotu-a-tabu
http://www.antropoweb.cz/cs/zena-v-tradicnej-kulture-slovenska-menstruacia-panenstvo-materstvo-so-zameranim-na-necistotu-a-tabu
http://www.antropoweb.cz/cs/zena-v-tradicnej-kulture-slovenska-menstruacia-panenstvo-materstvo-so-zameranim-na-necistotu-a-tabu
https://fphil.uniba.sk/fileadmin/fif/katedry_pracoviska/kpr/ucebne_texty/FIF_BVS_2_2020.pdf
https://fphil.uniba.sk/fileadmin/fif/katedry_pracoviska/kpr/ucebne_texty/FIF_BVS_2_2020.pdf
https://fortepan.hu/en/photos/?advancedSearch=1&id=54405
https://fortepan.hu/en/photos/?advancedSearch=1&id=54405
https://doi.org/10.2307/1480153
http://www.aspekt.sk/content/aspektin/menstruacia-tichsie-prosim
https://www.ludovakultura.sk/encyklopedia/
https://www.vtedy.sk/galeria/komunalne-sluzby-bratislava/0
https://www.vtedy.sk/galeria/komunalne-sluzby-bratislava/0


117

ES
EJ

E
M

ar
ta

 B
ot

ik
ov

á

Rišková, K., Botiková, M. (2016). Materiály spolku Živena a obraz zdravotných a hygienických 
pomerov v slovenských obciach v období 1918-1938. Populačné štúdie Slovenska, 8, 81-107.

Škorvanková, E. (2023). Nedostatky v stravovaní obyvateľov Slovenska v 30. a 40. rokoch  
20. storočia. In V. Múcska, L. Rybár, D. Rošková (Eds.), Stredná Európa v premenách času II. (s. 
733-754). Bratislava: Veda.

Šmakalová, I. (1936). Integrálna dedina. Štúdia slovenskej zemianskej dediny v Turci. Praha: Sociálny 
ústav.

Užíková, A. (2021). Čistota a nečistota v kontexte tela a telesnosti [Nepublikovaná bakalárska práca]. 
Univerzita Komenského v Bratislave.



118

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Rituály vo vzdelávaní: od každodenných  
zvykov po ceremoniálne oslavy 

Rituals in education: From daily habits to ceremonial celebrations 

DOI: 10.31577/EtnoRozpra.2024.31.2.09

Nina Čviriková  

Abstract

Rituals and ritual behaviour are the everyday reality of education and schooling. This essay aims 
to define ritual behaviour, to clarify and concretize some of the educational rituals, but most 
importantly to look at the effectiveness of repeated behaviour in institutions such as schools 
and preschools. Using theoretical frameworks, the essay aims to form a view of rituals not only 
from a pedagogical perspective, but from both student and child perspectives. The anthropology 
of children and children’s groups is now an increasingly popular branch of the discipline, as evi-
denced by the abundance of ethnographic research. It is scholarship such as social anthropology 
and ethnology that helps us use qualitative methods to discover, analyse, and inform how rituals 
are transmitted into communities, institutions, and the lives of individuals alike. 
Rituals in education are not only a means for cohesion, value sharing, or self-development, but 
more importantly, they serve as an express way for cultural transmission. It is through rituals 
that it is possible for us as a society to acquire and assimilate knowledge and thus adopt cultural 
norms. Ritual behaviours such as morning greetings, songs, celebrations of the seasons, and the 
like, can strengthen interpersonal relationships, facilitate discipline, and create a desire to learn.
This essay specifically analyses certain and particular ritual behaviours in children’s environments 
and draws on ethnographic research to analyse the transformative power of rituals in education. 
In addition, it looks at the challenges and opportunities associated with integrating rituals into 
educational practices, taking into account factors such as cultural diversity, social dynamics, and 
pedagogical approaches.

Keywords
rituals, education, preschool rituals, preschool culture, teaching, children, anthropology 
of education



119

ES
EJ

E
Ni

na
 Č

vi
rik

ov
á

Kľúčové slová
rituály, vzdelávanie, predškolské rituály, predškolská kultúra, výučba, deti, antropológia 
vzdelávania  

Kontakt / Contact
Mgr. Nina Čviriková, Ústav sociálnej antropológie, Fakulta sociálnych a ekonomických 
vied, Univerzita Komenského v Bratislave, Mlynské luhy 4, 821 05 Bratislava, Slovenská 
republika, e-mail: cvirikova5@uniba.sk  

Ako citovať / How to cite
Čviriková, N. (2024). Rituály vo vzdelávaní: od každodenných zvykov po ceremoni-
álne oslavy. Etnologické rozpravy, 31(2), 118-123. https://doi.org/10.31577/EtnoRoz-
pra.2024.31.2.09

V  kontexte vzdelávania sú rituály štruktúrované, symbolické aktivity, ktoré sa konajú 
v školách a vzdelávacích prostrediach a sú navrhnuté tak, aby vytvorili zmysel pre po-
riadok, odovzdali kultúrne hodnoty a  posilnili sociálne normy. Tieto rituály pomáhajú 
budovať súdržnú vzdelávaciu komunitu a poskytujú študentom a študentkám rámec na 
pochopenie ich úlohy v nej (Geertz, 1973).

Táto esej má za úlohu nielen definovať a operacionalizovať rituály vo vzdelávaní, ale pre-
dovšetkým poukázať na dôležitosť rituálov v (najmä) predškolskom veku detí. Rituály sú 
každodennou realitou v školstve a vzdelávaní. Či už sa jedná o postavenie sa zo stoličiek 
po príchode učiteľa/učiteľky, zaznamenania prezenčnej listiny alebo, pre túto esej hlav-
né, opakujúce sa kruhy, piesne, ranné vítanie a ceremónie.

Pomocou teoretických zdrojov vyplývajúcich predovšetkým z antropologického pozadia 
bude mojím cieľom v krátkosti priblížiť fungovanie rituálov a to, ako vplývajú na komu-
nitný život detí a skupín. V eseji sa taktiež pokúsim zodpovedať otázku toho, aké formy 
a funkcie rituálov vo vzdelávaní existujú, a to, ako sa rituály formujú na dosiahnutie kon-
krétnych cieľov. V neposlednom rade je v mojom záujme poukázať na sociálny a kultúrny 
význam rituálov.

Quantz a kol. (2011) označuje rituály za kľúčové mechanizmy vo vzdelávaní, ktoré zohrá-
vajú významnú úlohu pri transformácii mestských škôl. Neobmedzujú sa len na formálne 
ceremónie, ale zahŕňajú aj malé každodenné rituály, ktoré prispievajú k vytváraniu alebo 
vzdorovaniu komunity v školskom prostredí. Quantz a kol. (2011) zdôrazňuje dôležitosť 
chápania rituálov ako výkonu a vyzdvihuje ich úlohu pri formovaní sociálnych interakcií 
a vzdelávacích praktík.

Rituálom sa venovala väčšina kľúčových antropológov a antropologičiek, pričom podľa 
Turnera (1969) môžeme rituál identifikovať napríklad ako formu komunikácie cez sym-
boly a gestá alebo podľa Bernsteina a kol. (1966) ako prostriedok na udržanie sociálneho 
poriadku. Geerz (1973) tvrdí, že pomáhajú udržiavať spoločenský poriadok a spoločné 
chápanie v rámci komunity, a rovnako tak fungujú ako spôsob udržiavania kultúrnej trans- 
misie (Geertz, 1973; Henry, 1992). Tieto krátke definície sú vyňaté z rôznych teoretic-
kých prístupov, no aj vďaka nim vieme pochopiť konkrétny význam slova rituál. 

https://doi.org/10.31577/EtnoRozpra.2021.28.2.01


120

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Rituál upevňuje vzorce správania sa, reguluje emočné prejavy a môže mať za následok 
zvýšenie spolupatričnosti a posilnenie vzťahových väzieb. Na druhej strane môže rituál 
disponovať aj negatívnymi aspektami, a to v prípade, že sa vykonáva za cieľom kontroly 
a dozerania.

Rituály každodennosti vo vzdelávaní

Rola rituálov vo vzdelávaní si získala empirickú pozornosť a je zjavné, že sú potrebné naj-
mä kvalitatívne štúdie k tomu, aby boli správne skúmané a analyzované.

Analýzy rituálov v predškolských zariadeniach a v rodinách s malými deťmi (približne od 
2 do 6 rokov) boli vykonávané najmä v odboroch sociálnej antropológie, etnológie, socio-
lógie a psychológie. Výskumov, ktoré zahŕňajú rituály, je nespočetne veľa, pričom sa po-
kúsim v krátkosti na niekoľkých príkladoch opísať ich úlohu v detskom prostredí a režime 
dňa samotných detí. Ak sa pozrieme napríklad na dôležitosť rituálov pri každodennosti, 
môžeme spomenúť rituály, ktoré sa formujú a vykonávajú počas konzumovania jedla, keď 
je možné pozorovať nielen individuálne rituálne správanie, ale aj skupinové. Ako príklad 
môžem uviesť spoločné obedy v predškolských zariadeniach, ktorým sa venovala vo svo-
jej publikácii Mortlock (2015). Rituál jedenia prezentuje ako súbor hlbokých vzájomných 
gest, ktorý odhaľuje významy identít a spolupatričnosti a zahŕňa všetky deti v rovnakom 
čase a priestore. Rovnako tak sa ukázala rituálna transmisia, keď mladšie deti preberali 
stolovacie rituály starších detí, a teda priamym účinkom je aj spomínaná spolupatričnosť 
(Mortlock, 2015). Rituály počas konzumovania sú dôležité aj v domácnosti rodín s deťmi, 
keď rodina diskutuje s deťmi o udalostiach dňa, príbehoch a plánoch, pričom večera po-
skytuje priestor na opakované spojenie členov rodiny. Rituály pri večeri sú príležitosťou 
pre deti, aby rozvíjali svoju slovnú zásobu a učili sa používať komplexnejšie vety, keďže 
sú zahrnutí viacerí účastníci, a teda väčšinou rodičia, ktorí používajú inú slovnú zásobu, 
na akú sú deti v predškolských zariadeniach naučené (Spagnola, Fiese, 2007). Obohaco-
vanie slovnej zásoby podporuje aj napríklad pravidelný rituál spoločného čítania s deťmi, 
pričom napomáha nasledovný opisný naratív toho, o čom kniha bola. Takéto spoločné čí-
tanie pomáha jednotlivcom do budúcnosti, keď je pravdepodobnejší akademický úspech 
dieťaťa, a rovnako tak môže dieťaťu uľahčiť prechod z predškolského zariadenia do školy 
(Spagnola, Fiese, 2007).

Ak sa však pozrieme na rituály v predškolských zariadeniach z pohľadu učiteliek a učite-
ľov, je zjavné, že sú manažérmi a manažérkami samotného chodu daného rituálu a každý 
z nich má iné perspektívy a formy, ako také rituály vytvárať, pričom v domácom prostre-
dí majú skôr voľný priebeh. Maloney (1997) vo svojej práci opisuje rolu učiteliek, pri-
čom jedna z vyučujúcich sa zameriavala najviac na rituály stretávania sa, lúčenia, sedenia 
v kruhu, čakania a upratovania, ktoré mali naučiť deti poslušnému správaniu a trpezlivos-
ti. Naopak, ďalšia z učiteliek nemala za cieľ deti akokoľvek rázne inštruovať a vstupovala 
do rituálov detí na spontánnej pozorovateľskej individuálnej báze, a teda len vtedy, keď 
dieťa niečo potrebovalo (Maloney, 1997). Je teda zjavné, že to, ako sú rituály inštruované 
v samotnej inštitúcii, má priamy dosah na konečný „produkt“ samotného rituálu a na to, 
čo ním osoba chce dosiahnuť. V príklade s učiteľkami môžeme vidieť, že zatiaľ čo v prvom 
prípade sa deti učili akémusi poriadku a poslušnosti, druhá učiteľka mala za cieľ podporo-
vať rituály vo voľnej detskej hre, a teda nechávala deti, aby si vytvárali svoje ritualizácie, 
čím rozvíjala ich kreativitu a slobodu.



121

ES
EJ

E
Ni

na
 Č

vi
rik

ov
á

Rituály sú však v každej kultúre rôzne konštituované a to, čo je považované za ciele ritu-
álov v prostredí americkej a európskej školy, môže byť diametrálne odlišné od aspektov 
rituálov napríklad v Japonsku, Indii, a tak ďalej.

Rituály ako ceremónia 

Prechádzajúce výskumy sa zaujímali najmä o každodennosť rituálov v predškolských za-
riadeniach, pričom rovnako dôležité sú aj formálne rituály, ktorým sa venoval napríklad 
Burdelski (2020), a to konkrétne v súvislosti jazykom tela pri rituáloch ceremónie precho-
du v predškolských zariadeniach japonskej školy v Spojených štátoch amerických. 

Burdelski analyzoval jazyk akcií, ktoré pozostávali z  vopred naučených a  prípravných 
stretnutí, ako napríklad zdvihnutie ruky pri vymenovaní dieťaťa, poklona riaditeľovi, krok 
vzad po prevzatí diplomu alebo uloženie diplomu pod ľavú ruku. Bruselski (2020) jasne 
vo svojej štúdii opisuje štádiá učenia detí rituálov pri prevzatí diplomu od svojich vyuču-
júcich, pričom zdôrazňuje dozeranie na správne úkony pomocou zvyšovania hlasu alebo 
manipulovania telami detí ako s  „bábkami“. Týmto má za cieľ poukázať na stelesnenie 
dôležitosti rituálov v súvislosti ideológie „správnosti“ a dokonalosti. 

Rituál pomáha ľuďom vyrovnať sa s rozhodujúcimi okamihmi narodenia, smrti, svadby, 
veku, promócie a aj menšími udalosťami, ako sú narodeniny (Hayes, 2015: 38). Práve 
Hayes (2015) skúmala rituály narodenín detí v predškolských zariadeniach, pričom rituály 
organizované škôlkou sa od seba líšili vzhľadom na vek daného dieťaťa (2-3, 3-4, 4-5). 
Narodeninový rituál zahŕňal participáciu rodičov, básne, prózu, spev, tanec, obdarovanie 
a samotný rituál vo forme prechádzky okolo sviece, ktorá symbolizovala prechod (napr. 
z troch rokov na štyri). Hayes (2015) zdôrazňuje vo výsledkoch svojho výskumu dôleži-
tosť participácie rodičov a vyučujúcich na rituáloch zahŕňajúcich narodeniny detí kvôli 
integrácií rôznych múdrostí prostredníctvom spoločného zdieľania zážitkov a naratívov 
počas obradu, ktoré napomáhajú ku súdržnosti a vzájomnej pomoci pri úlohách, s ktorý-
mi sa deti budú stretávať v rámci vzdelávania. Podobne aj Curzytek (2023) analyzovala 
ceremónie, pričom sa sústreďovala na pohľady detí, rodičov a vychovávateliek. Výskum 
Curzytek ukázal, že deti sa sústreďovali najviac na symbolické aspekty identifikujúce 
a definujúce daný rituál, a teda napríklad výzdoby typu zajačiky, vlajky, zástavy, ceruzky, 
darčeky.  Rovnako dôležitým faktorom sú prípravy na daný rituál, a teda nácvik piesní, 
básní a tancov, no dôležitými sa ukázali byť i emócie z rituálu, jedlá, spomienky. Z výpo-
vedí učiteliek Curzytek ( 2023) vyberá dôležitosť rituálu ako niečo neobyčajné, čo musí 
byť spojené s časovou obetou, prácou, úsilím a stresom, ktorý pôsobí na zdôraznenie 
dôležitosti samotného rituálu a najmä na konečný produkt rituálu, ktorým je identita, 
kolektivita, spoločenstvo.

Možno teda zhrnúť, že rituály ako ceremónie hrajú významnú rolu v živote detí, keď sa 
učia poslušnosti pri nácvikoch svojich piesní, tancov alebo pri manipulácii s telom, rovna-
ko tak prichádzajú do styku so stresom, ktorý z udalosti ceremónií vyplýva, čím sa môžu 
aj vďaka komunite učiť túto emóciu zvládať. V neposlednom rade spomínané výskumy 
ukázali, že je nesmierne dôležitá participácia dospelých, a  teda v  prvom rade rodičov 
a učiteľov, aby rituály zohrali tú správu úlohu v životoch detí, a aby ich pripravili a naučili 
zvládať situácie, ktoré ich v budúcnosti čakajú. 



122

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Zhrnutie 

Cieľom tejto eseje bolo teoreticky poukázať na dôležitosť rituálov v kontexte detí a det-
ských skupín, konkrétne vo vzdelávacom priestore. 

Táto esej skúma úlohu rituálov v oblasti vzdelávania, najmä v predškolskom veku. Rituály 
sú definované ako opakujúce sa symbolické aktivity, ktoré slúžia na prenos kultúrnych 
hodnôt, upevňovanie sociálnych noriem a rozvíjanie súdržnosti vo vzdelávacom prostre-
dí. Ich význam spočíva v  ich schopnosti vytvárať štruktúru, podporovať vzťahy medzi 
deťmi a dospelými a napomáhať disciplíne i rozvoju.

Rituály napomáhajú deťom stávať sa nielen individuálnymi zodpovednými jedincami, ale 
aj nápomocnými členmi a členkami v komunite a spoločnosti, pričom je zdôraznená funk-
cia spolupatričnosti, kohézia skupiny, podpora disciplíny, učenia a rozvoja a v neposled-
nom rade posilnenie sebaidentity a stability. 

Rituálne aspekty vo vzdelávaní som si v tejto eseji všímala v dvoch rôznych formách: (1) 
v každodennej ritualizácii spoločných aktivít – od ranného vítania, cez obed  a  iné ru-
tinné formy, a (2) vo formálnych ceremóniách, ako napríklad narodeninové oslavy alebo 
preberanie diplomov. Výskumy ukazujú, že tieto praktiky pomáhajú deťom získať pocit 
spolupatričnosti, rozvíjať komunikačné schopnosti a pripraviť ich na budúce výzvy. Dôle-
žitú úlohu zohrávajú aj dospelí, najmä učitelia a rodičia, ktorí formujú rituály a pomáhajú 
deťom zvládať stres a zodpovednosť.

Rituály vo vzdelávaní zohrávajú kľúčovú úlohu pri sociálnom a kultúrnom formovaní detí, 
pričom môžu mať pozitívny vplyv na ich osobnostný a akademický vývoj.

Referencie

Bernstein, B., Elvin, H. L., Peters, R. S. (1966). Ritual in education. Philosophical Transactions 
of the Royal Society of London. Series B, Biological Sciences, 251(772), 429-436. https://doi.
org/10.1098/rstb.1966.0029 

Burdelski, M. J. (2020). Embodiment, ritual, and ideology in a Japanese-as-a-heritage-language 
preschool classroom. In M. J. Burdelski, K. M. Howard (Eds.), Language Socialization in 
Classrooms. Culture, Interaction, and Language Development (s. 200-223). Cambridge 
University Press. https://doi.org/10.1017/9781316946237.013

Curzytek, A. (2023). Institutional family support in early socialization. Selected kindergarten 
celebrations from the perspective of social rituals. Catholic Pedagogy, 32(1), 314-326. 
https://doi.org/10.62266/pk.1898-3685.2023.32.24 

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures. New York, NY: Basic Books.
Hayes, S. (2015). Examining ritual in a Reggio-inspired preschool. Journal of Inquiry & Action in 

Education, 6(2), 38-52. http://files.eric.ed.gov/fulltext/EJ1133535.pdf 
Henry, M. (1992). School rituals as educational contexts: Symbolizing the world, others, 

and self in Waldorf and college prep schools. International Journal of Qualitative Studies in 
Education, 5(4), 295-309.

Maloney, C. (1997). Ritual and pedagogy : Teachers’ use of ritual in pre-primary classroom settings 
[Dizertačná práca, Edith Cowan University]. https://ro.ecu.edu.au/theses

Mortlock, A. (2015). Toddlers’ use of peer rituals at mealtime: Symbols of togetherness and 
otherness. International Journal of Early Years Education, 23(4), 426-435. https://doi.org/10.1
080/09669760.2015.1096237

https://doi.org/10.1098/rstb.1966.0029
https://doi.org/10.1098/rstb.1966.0029
https://doi.org/10.1017/9781316946237.013
https://doi.org/10.62266/pk.1898-3685.2023.32.24
http://files.eric.ed.gov/fulltext/EJ1133535.pdf
https://ro.ecu.edu.au/theses
https://doi.org/10.1080/09669760.2015.1096237
https://doi.org/10.1080/09669760.2015.1096237


123

ES
EJ

E
Ni

na
 Č

vi
rik

ov
á

Quantz, R. A., O’Connor, T., Magolda, P. (2011). Rituals and Student Identity in Education: Ritual 
Critique for a New Pedagogy. New York: Palgrave Macmillan. 

Spagnola, M., Fiese, B. H. (2007). Family routines and rituals. A context for development 
in the lives of young children. Infants & Young Children, 20(4), 284-299. https://doi.
org/10.1097/01.iyc.0000290352.32170.5a 

Turner, V. (1969). The Ritual Process. Structure and Anti-Structure. Brunswick, NJ & London, UK: 
Aldine Transaction.

https://doi.org/10.1097/01.iyc.0000290352.32170.5a
https://doi.org/10.1097/01.iyc.0000290352.32170.5a


124

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Docentka Kornélia Jakubíková patrí do generácie, ktorej osobnostiam sa zvykli uverej-
ňovať príspevky k jubileu v časopise Slovenský národopis. Vďaka tomu je jej osobnostný 
aj vedecký profil už vo viacerých etapách priblížený v tomto periodiku (Feglová, 1994; 
Jágerová, 2015; Škovierová, 2015). Formou komentovaného rozhovoru sa pokúsim pri-
niesť menej známe informácie z  jej životných príbehov, hodnotiace názory, a najmä do-
plnenú bibliografiu vedeckých a odborných štúdií od roku 1994, keď jej súdobú časť zo-
stavila a publikovala Viera Feglová. Pani docentku si dovolím nazývať skrátene „Biba“, ako 
ju v pracovnom aj priateľskom prostredí svorne oslovujeme. Okrem kolegiálneho vzťahu, 
kde sa občas stretli naše odborné témy, sme spolu pretancovali vyše 10 rokov v senior-
skom zoskupení Lúčnice. Vlastne Biba bola tá, ktorá ma v roku 2008 úspešne zagitovala, 
aby som sa prišla pozrieť na nácvik a už som pri tejto aktivite zostala až do COVID-u, 
ktorý zoskupenie rozpustil. Tak vznikla príležitosť zhovárať sa aj o iných témach, než sú 
rodinné obyčaje, a ako skryté pozorovateľky sme sledovali a preberali aj seniorskú fázu 
v scénickom folklorizme, ktorá sa rozbehla po roku 2000.

Kornélia Jakubíková sa narodila v Banskej Bystrici v učiteľskej rodine. V centre Slovenska 
prežila svoje útle detstvo, začala aj školskú dochádzku a do druhého ročníka nastúpila 
už v Bratislave, kde sa rodina, vtedy aj s jej o štyri roky mladšou sestrou, presťahovala za 
prácou. Otec bol historik a mama uznávaná stredoškolská matematikárka. Vzťah k his-
tórii a schopnosť systémového myslenia, ktorá je príznačná pre jej vedecké práce, teda 
dostala „do vienka“. 

Doc. PhDr. Kornélia Jakubíková, CSc. jubiluje

Doc. PhDr. Kornélia Jakubíková, CSc. celebrates

DOI: 10.31577/EtnoRozpra.2024.31.2.10

Zuzana Beňušková 

Kontakt / Contact
Prof. PhDr. Zuzana Beňušková, CSc., Ústav etnológie a sociálnej antropológie SAV, v. v. i., Kle-
mensova 19, 813 64 Bratislava, Slovenská republika, e-mail: zuzana.benuskova@savba.sk

ORCID            https://orcid.org/0000-0002-3727-5812

Ako citovať / How to cite
Beňušková, Z. (2024). Doc. PhDr. Kornélia Jakubíková, CSc. jubiluje. Etnologické rozpravy, 
31(2), 124-133. https://doi.org/10.31577/EtnoRozpra.2024.31.2.10

https://doi.org/10.31577/EtnoRozpra.2021.28.2.01
https://orcid.org/0000-0002-8163-4800
https://orcid.org/0000-0002-3232-1445


125

OS
O

BN
OS

TI
Zu

za
na

 B
eň

uš
ko

vá

K. J.: Mama bola z Pohronia, zo Slovenskej Ľupče, otec ako syn učiteľa, hoci sa na-
rodil na Orave, labzoval po celom Slovensku, lebo jeho otca ako dedinského učiteľa 
stále prekladali. A skončil pri Čiernych Kľačanoch, takže nemá on svoj rodný kraj. 
Keďže pochádzal z Oravy, profesor Podolák mi ju pridelil skúmať. 

Mama bola matematikárka, veľmi známa, dostala sa aj do zoznamu významných žien 
Slovenska, učila mnohých známych hercov, hoci bola veľmi prísna a vyučila niekoľko 
významných matematikov. Ale hercom aj pomáhala, včítane Jamricha, ktorý jej po-
tom rečnil na pohrebe.

Jubilantka spomína, že k ľudovej kultúre a etnológii ju priviedli ich rodinné slúžky z Ho-
rehronia, ktoré v  čase jej detstva boli súčasťou učiteľských rodín, a neskôr osobnosti, 
ktoré spoznala z pôsobenia v tanečnom súbore v „Pionierskom paláci“, v súčasnom (aj 
dávnejšom) prezidentskom sídle Slovenskej republiky. Keby nebola etnologičkou, asi by 
svoje profesionálne záujmy nasmerovala do oblasti tanca, ktorý je jej životným koníčkom. 
Po hodinách baletu a účinkovaní na danú dobu v špičkovom detskom súbore, jej tanečné 
kroky viedli do prestížneho umeleckého súboru Lúčnica, kde strávila osem rokov. Tu sa 
stretla s mnohými osobnosťami z etnológie a   z oblasti kultúry a folklorizmu, ktoré sa 

Docentka Jakubíková so svojimi spoluúčinkujúcimi „žiakmi“ v rámci programu „Superstarí“. 
  Zľava: Ľubica Voľanská, Zuzana Beňušková, Maroš Červenák, Kornélia Jakubíková a Regina Vidová.

Zdroj: archív Z. Beňuškovej



126

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

neskôr stali súčasťou jej profesionálneho života. O svoju príslušnosť k Lúčnici sa po celý 
život delila so svojou sestrou, architektkou Martou Kropilákovou, ktorá ju do súboru 
nasledovala. Keď na Slovensku vzniklo hnutie zakladania seniorských folklórnych súbo-
rov, Biba bola jednou zo zakladateliek skupiny senioriek Lúčnice, s ktorou pretancovala 
ďalších 13 rokov až do roku 2019. Dosiaľ je verná aj svojim rovesníčkam z Lúčnice, ktoré 
sa pod neformálnym názvom Čirčianky pravidelne stretávali v Trenčianskych Tepliciach. 
Folklór v podobe praktického folklorizmu zostal jej celoživotným koníčkom, no jej profe-
sionálna dráha sa uberala iným smerom. 

K  štúdiu etnológie Bibu inšpiroval folklorista Svetozár Švehlák, ktorý bol fanfáristom 
v „Pionierskom paláci“, zároveň žiakom jej mamy a neskôr spevákom v Lúčnici. Opýta-
la sa mamy, čo ide študovať Švehlák a bolo rozhodnuté. Po ukončení štúdia národopi-
su nastúpila krátko do múzea a po roku na vedecké pracovisko do Kabinetu etnológie 
pri Katedre etnológie a folkloristiky na UK v Bratislave. Tu absolvovala aj doktorandské 
štúdium, ktoré ukončila v roku 1980 dizertačnou prácou „Rodinné zvyky a ich premeny 
v podmienkach socializmu na slovensko-poľskom pohraničí (na príklade svadby goralskej 
Oravy)“. Po roku 1989 sa stala vysokoškolskou pedagogičkou a v roku 1995 sa habilito-
vala na docentku etnológie. Pracovisku na Univerzite Komenského v Bratislave, napriek 
jeho transformáciám a zmenám názvu, zostala verná po celý život. 

Téma svadby ju sprevádzala od diplomovej práce, podobne ako aj výskum Oravy, ktorá sa 
pre ňu stala hlavným výskumným terénom. Spolupracovala na lokálnych a regionálnych 
monografiách Oravy, Zamaguria, Gemera a  okolia Bratislavy, kde spracovala kapitoly 
o rodinných obyčajach.

K. J.: Podolák organizoval výskum Zamaguria pre prípravu veľkej monografie, tak 
som sa tomu venovala. Urobila som si malý doktorát, potom som bola dvakrát na 
materskej dovolenke. V 72. som nastúpila na ašpirantúru, čo je dnes doktorandské 
štúdium a tému som mala slovensko-poľské vzťahy. Ale v tom čase v Poľsku začala 
byť taká politická situácia, že do Poľska sme nemohli ísť, nedovolili mi tam ísť robiť 
výskum a skončila som na slovenskej strane slovensko-poľskej hranice. Tak som sa 
dostala ku Goralom, ktorým som sa venovala vo svojej kandidátskej práci, a potom 
ešte neskôr a v podstate až doteraz. Celú moju goralskú orientáciu som zakončila 
tým, že ma požiadali o vypracovanie hodnotenia prvku Goralská kultúra a na zákla-
de aj tohto môjho hodnotenia bol tento prvok zaradený na Reprezentatívny zoznam 
nehmotného kultúrneho dedičstva Slovenska. 

Keď som písala publikáciu o svadbe (Beňušková, 2020), inšpirovanú fotografiami zo zbier-
kového fondu ETNOFOLK (ÚESA SAV, v. v. i.), narazila som na problém. Takmer o všet-
kom, čo bolo pri téme svadba potrebné napísať, Biba už napísala a urobila to tak dobre, 
že často som mala pocit, že to môžem už len pokaziť. Veľa som sa podučila z jej štúdií, 
ktoré si bolo treba doštudovať či zopakovať a veľa som ju aj citovala. Je pravda, že nie-
ktoré zásadné informácie sa objavujú už v prácach Jána Komorovského (1976) či Emílie 
Horváthovej (1975). Ich aktualizácia v súdobom kontexte je však u Biby jedinečná. Texty 
sú roztrúsené v podobe štúdií v množstve periodík, vedeckých zborníkov a kolektívnych 
monografií. Odvtedy nechápem, že si slovenská etnológia nechala ujsť príležitosť vydať 
súborné dielo z  týchto štúdií, ktoré by vyžadovalo kvalitnú editáciu a vizuálne by ho 
mohla doplniť časť zmieneného ETNOFOLK-u, ktorá nebola publikačne použitá, lebo je 
v archíve bývalej katedry etnológie UK. Nie každý vedec musí byť aj zdatným manažérom 



127

OS
O

BN
OS

TI
Zu

za
na

 B
eň

uš
ko

vá

a vedieť svoje dielo doviesť do monografickej podoby. Je mi ľúto, že táto myšlienka na jej 
pracovisku nepresiahla Leščákove Slovenské svadby, kde Biba dostala asi najrozsiahlejší 
priestor pre interpretáciu poznatkov o svadbe na Slovensku (Jakubíková, 1996). Jej dru-
hou prácou monografického charakteru je kniha Tradície slovenskej rodiny, kde obsiahla 
celé rodinné obyčaje (Jakubíková, 1997).1 Pri stave súčasnej vedy na Slovensku si dovo-
lím tvrdiť, že experta/ku na svadbu, akou je Biba, u ktorej išlo o celoživotný výskum a de-
siatky vedeckých štúdií viazaných k jednej téme, už na Slovensku mať nebudeme. Keď 
sme spolu sedeli – už klasicky pri jej bydlisku vedľa karlovarského Centrumu pri pohári 
chladeného piva – a preberali sme jej oponentské pripomienky k mojej knihe o svadbe, 
ponúkla som jej redaktorskú spoluprácu na takejto publikácii. Už sa jej to nezdalo reálne. 
Moja ponuka však platí aj naďalej.

Čo si najviac ceníš zo svojej publikačnej činnosti?

K. J.: Národopis bol delený na materiálnu kultúru, potom boli „duchári“ a folkloristi. 
V tej duchovno-sociálnej som zostala. Moja hlavná téma boli svadobné obyčaje, to 
bola diplomovka, aj kandidátska práca. Dokonca aj posledný grantový projekt bola 
Svadba na Slovensku a jej vývin v 20. storočí a myslela som, že to skončí publikáciou, 
ale žiaľbohu, k tomu som sa už nedostala. To bolo asi pred vyše 10 rokmi. Spočiatku 
sme sa orientovali na to, čo sa doteraz urobilo, čiže do minulosti. Pri výskume oby-
čajov sa nepátralo len po archaizmoch, ale sledovali sme zmeny a súčasný stav. Môj 
každý druhý článok obsahuje súčasnosť. Za najhodnotnejšiu považujem súhrnnú 
štúdiu, ktorú som napísala na základe kandidátskej práce: „Teoretické východiská ku 
štúdiu obyčajov“ (pozn.: Jakubíková, 1980). Dlhé roky som registrovala, že aj ostatní, 
ktorí sa venovali obyčajam, to registrovali a osvojili si navrhnutú terminológiu. Jedna 
z posledných štúdií vyšla v brnianskom zborníku. Tiež také zhodnotenia obradového 
štúdia. To bolo o 20 – 30 rokov neskôr, takže také širšie. A potom sú to už konkrétne 
práce v monografiách.

Rôzne tematické odbočky, ktoré sa v jej kariére vyskytli, boli vlastne odbočky od témy 
svadba – rodové štúdiá, štúdie telesnosti.

K. J.: Ďalší moment, keď som si rozšírila obzor, bol po revolúcii zahraničný pobyt 
– v Lisabone, Portugalsku, kde som sa dozvedela, čo je to gender štúdium. Už rok 
predtým som napísala štúdiu Pohlavno-veková diferenciácia v slovenskej svadbe. 
Upozorňujem na slovo pohlavná. Vtedy sme ešte takú kategóriu ako rod nepoznali. 
V Lisabone bola taká téma gender – rod. Až tam som zistila, že sú to rodové štúdiá. 
Po návrate som to začala prednášať na katedre. Potom sa pripojila aj Marta Botiko-
vá a Zitka Škovierová. Posledná téma, ktorej som sa venovala, bolo telo. S jednou 
študentkou som spracovala tému telesnosť v komunikácii mládeže.

Pedagogickú činnosť si vnímala ako obohatenie, alebo ako povinnosť, ktorú treba splniť 
popri vedeckej práci?

K. J.: Bavilo ma to, keď už som prednášala, ale predtým som mala stres. Bolo to po-
dobné ako v Lúčnici, keď som išla chodbou, mala som stiahnutý žalúdok, ale tak ako na 
javisku, tak aj pred katedrou zo mňa opadol tento stres. Dokonca aj na konferenciách 

1	 Publikácia získala Cenu Literárneho fondu za vedecké a odborné dielo za rok.



128

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

pred referátmi som mala stres, všetci reagovali, že nebolo to na mne vidieť. Už potom 
som stres nemala. 

Pokiaľ ide o moje školenia doktorandov – mala som štyri doktorandky. Jediná moja 
úspešná doktorandská absolventka je už dnes tiež docentka Margita Jágerová, s kto-
rou sa mi veľmi dobre pracovalo, bola šikovná aj v teréne, takže tá skončila úspešne. 

Dôležitou súčasťou kariéry K. Jakubíkovej bola medzinárodná spolupráca. V rokoch 1996 
– 2020 bola členkou Slovensko-poľskej komisie humanitných vied, ktorá na Slovensku 
pôsobí pod gesciou Ministerstva školstva SR. 

K. J.: V súvislosti so slovensko-poľským pohraničím sa moje hlavné zahraničné pobyty 
týkali Poľska, kde som si našla veľmi dobrých kolegov. Spočiatku som mala kontakty 
najmä s krakovskou katedrou Univerzity Jagiellońskiej. Môžem spomenúť profeso-
ra Czeslava Robotyckeho a kolegyňu Malgorzatu Maj. Napríklad problematiku darov 
som začala na podnet profesorky Anny Zambrzyckej-Kunachovicz, ktorá tiež písala 
o dare, takže mi to vyšlo v poľštine. A musím spomenúť aj ďalší význam, a síce, že 
Poliaci boli v tom čase oveľa viac otvorení svetu a vychádzali tam mnohé publikácie, 
ktoré u nás boli nedostupné. Takže ja som sa o orientácii v teoretických prístupoch, 
ktoré fungujú v európskej alebo aj americkej vede, dozvedala prostredníctvom poľskej 
literatúry. Keď sa prestal prednášať marxizmus-leninizmus, ale začali sa učiť iné teórie, 
prednášala som teóriu a metodológiu, asi aj vďaka tomu, že som získala poznatky cez 
tú poľskú literatúru. 

Ktoré ďalšie medzinárodné spolupráce boli pre Teba významné?

K. J.: Spomenúť musím aj našich českých kolegov – hlavne moravských. Stretá-
vali sme sa predovšetkým cez komisiu MKKKB (pozn.: Medzinárodná komisia pre 
výskum ľudovej kultúry Karpát a Balkánu). Viedol ju profesor Václav Frolec a Lidka 
Tarcalová. Aj s českými kolegami som spolupracovala, ale s moravskými sme mali 
veľmi dobré kontakty.

Ako nazeráš na súčasnú etnológiu?

K. J.: Čo treba oceniť je, že kvalitatívna úroveň sa zmenila, my sme boli viac fakto-
grafickí a opisní. Ale na druhej strane to má význam – u študentských prác sa má te-
ória použiť na materiál, ktorý nájdu v teréne. Sledujem časopis Slovenský národopis 
a je až v protiklade: v minulosti sme chodili po dedinách, teraz akoby sa to obrátilo, 
teraz je oveľa výraznejšie mesto, inštitucionálne aktivity, chýba mi tam dôkladnejšie 
poznanie vidieka. Sociológovia viac fungujú na dedine. My sme opustili tento náš 
priestor, ktorý sme poznali dôverne. To, v čom sme boli výnimoční, zanedbávame, 
opúšťame a strácame tým špecifickosť. Sme na rozhraní sociológie a psychológie, 
k čomu však nemáme vzdelanie. Interdisciplinarita nie je na škodu v každej vede, ale 
nesmie sa stratiť špecifickosť.

Výberová bibliografia Kornélie Jakubíkovej, uverejnená v  roku 1994, obsahuje 39 zá-
sadných vedeckých a odborných štúdií. V spolupráci s pracovníčkou knižnice UK, pani  
A. Bondorovou, som pripravila výber prác nadväzujúci na rok 1994. Vedeckých a odbor-
ných prác je v nej takmer 60. Väčšina z nich sa týka svadby a jej širších kontextov, časť je 
zameraná na slovensko-poľské vzťahy, ktorých výskum vyplynul z terénnych výskumov 



129

OS
O

BN
OS

TI
Zu

za
na

 B
eň

uš
ko

vá

na pomedzí týchto dvoch štátov.2 Treba opäť pripomenúť, že väčšina z uvedeného množ-
stva publikačných jednotiek osciluje okolo dvoch výskumných tém, ale aj to, že väčšiu 
časť svojej profesionálnej kariéry Biba strávila v dobe, keď neplatilo „publish or perish“ 
a jej úctyhodná publikačná činnosť, ktorá takmer vždy prinášala nielen opisy, ale aj nad-
časové metodologické postrehy, pribúdala systematicky a pravidelne. 

Lúčnica sprevádzala Bibu fakticky celý život, preto ju nemôžeme obísť. Do súboru prišla 
v roku 1960 ako 16-ročná.

K. J.: Prišla som do obdobia, keď sa začali presadzovať moderné témy, a to ma aku-
rát chytilo, ale ja som mala cez balet dobrú prípravu. Nebolo to hneď na začiatku 
– ešte som nacvičovala starú Detvu, Jarnú vodu, dokonca tam mi dali sólo s Vilom 
Gruskom. Ale potom prišlo to obdobie, tak sme mali moderné tance. Najviac si pa-
mätám, keď vyletel Gagarin do vesmíru a patrilo sa, aby všetci na to reagovali. Tak 
Nosáľ (pozn.: ospravedlňujúco vysvetlila, že prof. Štefana Nosáľa v Lúčnici nazývali 
jednoducho Nosáľ) urobil tanec Radostná zvesť, kde som ako pionierka ukazovala 
noviny, že vyletel Gagarin. A záver bol taký, že Vilo Gruska ma vyniesol na ramenách 
so zdvihnutou nohou z javiska ako družicu. Na môj dušu! Po takých troch rokoch to 
Nosáľa opustilo a  robili sme novú Detvu, potom veľký Zemplín3 sa robil, také klasic-
ké dobré tance. Teraz pri výročí vstupu do Európskej únie som si pozrela slávnostný 
program v televízii a, samozrejme, prvé číslo Sviatok na Zemplíne. Ten tanec má päť-
desiatpäť rokov a  ja som bola pri tom, keď ho Nosáľ staval. Aj sme natáčali, hlavne 
s Ťapákom. Významný bol cyklus Tanečné miniatúry, kde sú zachytené významné 
tance tej doby. Pri televíznom stvárnení hry Kubo sa ukázalo, že je to televízna stá-
lica, ktorú môžeme vidieť každé Vianoce. Rada si to pozriem, ale, žiaľbohu, niekedy 
rátam, kto všetko už nežije, keď to pozerám.

Keď som sa na staré kolená vrátila k tancovaniu s bývalými lúčničiarkami, bolo to za-
ujímavé obdobie. Volali nás Tanečnice z Lúčnice podľa známeho hitu. Heslo senior-
ského tanečného hnutia bolo: Pokiaľ žiješ, tancuj, pokiaľ tancuješ, žiješ. Tancovanie 
seniorov bola diskutovaná téma. Ja si myslím, že nebola to komerčná záležitosť, 
takže skutočne záležalo na tých, ktorí sa toho zúčastňovali, ktorých to bavilo. Ale 
nemyslím si, že by to bolo treba zatracovať, ale ani vychvaľovať ako niečo úžasné. 
Posledné moje vystúpenie bolo v Hriňovej, v rodisku pána Nosáľa, kde otvárali mú-
zeum – drevenicu venovanú jeho osobnosti. Vtedy nás zavolali tancovať, jednak 
sme vystupovali v Hriňovej, jednak sme navštívili priamo jeho rodisko na Raticovom 
vrchu. Bolo to v roku 2019. A potom vypukol covid a tancovanie skončilo.

Biba Jakubíková je dvojnásobná mama a stará matka štyroch už dospelých vnukov. Občas 
spomína, že 8 rokov presedela pri pieskoviskách, keď ich varovala. Jej odchod do dôchod-
ku sme veľmi nevnímali, pretože sa vždy zaujímala o dianie v etnológii, viedla prednášky 
na VŠMU, aj pre poslucháčov Univerzity tretieho veku, posudzovala práce mladších kole-
gýň, kde okrem oficiálneho posudku nad rámec povinnosti upozornila autorky na rôzne 
nedostatky, ktoré v posudku nezazneli. Vďaka, Bibka! 

2	 Na túto druhú tému som sa podrobnejšie zamerala v článku venovanom jubilantke, pripravenom pre 
ročenku Kontakty 2024, vrátane výberu publikačných jednotiek.

3	 Ide o tance Na detvianskych lazoch a Sviatok na Zemplíne.



130

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

K. J.: Ako dôchodkyňa som rada užitočná. Som kritická. Vy to oceňujete. Som rada, 
že ma prizývajú aj na prednášanie. Mrzí ma, že je tých študentov menej, a že si moji 
kolegovia už nemôžu vyberať, ale sú radi, keď niekto príde. Študenti často nemajú 
eminentný záujem o tento odbor.

Aj pri príprave tejto zdravice Kornélia Jakubíková aktívne spolupracovala. Vynechali sme 
témy, ktoré boli už spomenuté v  predošlých zdraviciach: medziinštitucionálnu spolu-
prácu na významných etnologických syntetizujúcich prácach,4 jej metodologický prínos 
k výskumu obyčají, iniciovanie výskumu rodových štúdií, kvalitnú výučbu teórie a meto-
dológie kultúrnej a sociálnej antropológie, pedantnú prácu na katedre pri príprave štu-
dijných programov, kde okrem zvládnutia metodiky bolo treba nielen logicky myslieť, 
ale aj počítať. Bola to tiež ďalšia drobná práca v  „zázemí“ keď bola podpredsedníčkou 
Slovenskej národopisnej spoločnosti či zástupkyňou vedúceho katedry. Dôležitú kapito-
lu tvorilo členstvo v spomenutej slovensko-poľskej komisii, kde si Bibu pamätajú nielen 
ako aktívnu odborníčku, ale aj ako výbornú speváčku na dlhých cestách v autobuse či na 
spoločenských večierkoch. 

Napriek neveľkému vzrastu a skromnosti vie Biba svojou prítomnosťou priniesť medzi 
ľudí iskru sviežosti a energie, čím je neprehliadnuteľná. Milá Biba, vážená pani docentka, 
prajeme Ti (aj si), aby Ti táto iskra vydržala čo najdlhšie a aby ju mali možnosť spoznať aj 
mladé generácie etnológov, ktoré sa snažíme zapáliť pre našu etnologickú prácu.

Referencie

Apáthyová-Rusnáková, K., Stoličná, R. (Eds.). (2000). Slovensko/ Európske kontexty ľudovej kultúry. 
Bratislava: VEDA.

Beňušková, Z. (2020). Keď sa chystá svadba istá. Svadobné obyčaje slovom aj obrazom. Bratislava: 
VEDA.

Botík, J., Slavkovský, P. (Eds.). (1995). Encyklopédia ľudovej kultúry Slovenska (zv. 1, 2). Bratislava: 
VEDA.

Feglová, V. (1994). K životnému jubileu PhDr. Kornélie Jakubíkovej, CSc. Slovenský národopis, 42(4), 
495-498.

Horváthová, E. (1975). Zvykoslovie a povery. In B. Filová a kol., Slovensko 3. Ľud II. časť. (s. 985-
1030). Bratislava: Obzor.

Jágerová, M. (2015). Čože je to sedemdesiatka...? K životnému jubileu pani docentky Kornélie 
Jakubíkovej. Slovenský národopis, 63(1), 57-61.

Jakubíková, K. (1980). Teoretické východiská ku štúdiu obyčajov. Slovenský národopis, 28(4), 612-621.

Jakubíková, K. (1996). Slovenská svadba. In M. Leščák (Ed.), Slovenské svadby (s. 8-17). Bratislava: 
Prebudená pieseň.

Jakubíková, K. (1997). Rodinné obyčaje. In M. Botíková, S. Švecová, K. Jakubíková (Eds.), Tradície 
slovenskej rodiny (s. 161-189). Bratislava: VEDA.

Komorovský, J. (1976). Tradičná svadba u Slovanov. Bratislava: Univerzita Komenského.

Kovačevičová, S. (Ed.). (1990). Etnografický atlas Slovenska. Bratislava: VEDA.

Škovierová, Z. (2004). Mladá jubilantka. Slovenský národopis, 52(4), 441-442.

4	 V rámci Etnografického atlasu Slovenska (1990) a Encyklopédie ľudovej kultúry Slovenska (1995), kde je 
autorkou 50 hesiel či knihe Slovensko/ Európske kontexty ľudovej kultúry (2000).



131

OS
O

BN
OS

TI
Zu

za
na

 B
eň

uš
ko

vá

Výberová bibliografia K. Jakubíkovej od roku 1994  
(plus dodatky k predchádzajúcej bibliografii do roku 1994)

Jakubíková, K. (1980). Interlokálne vzťahy goralských a negoralských obcí Oravy. Národopisné 
informácie, 3, 267-279.

Jakubíková, K., Kadlecová, A. (1992). Jazyk – jeden z faktorov tvorby etnického povedomia. 
Národopisné informácie, 2, 7-18.

Jakubíková, K. (1992). Tradycje obyczajowe – postawy i oceny. Zeszyty naukowe Universytetu 
Jagiellońskiego. Prace etnograficzne. 29, 41-45.

Jakubíková, K. (1994). Sprievod ako etnologický problém. In L. Tracalová (Ed.), Slavnostní průvody  
(s. 17-21). Uherské Hradiště: Slovácké muzeum.

Jakubíková, K. (1995). Ethnic Identification and Cultural Change. In O. Krupa, E. Eperjessy,  
G. Barna (Eds.), Kultúrák találkozása – kultúrák konfliktusai (s. 127-129). Békéscsaba: Magyar 
Néprajzi Társaság.

Jakubíková, K. (1995). Kultura ludowa (spoleczna i duchowa) pogranicza slowacko-polskiego. 
In J. Wyrozumski (Ed.), Związki kulturalne polsko-slowackie w dziejach (s. 289-298). Kraków: 
Miedzynarodowe centrum kultury.

Jakubíková, K. (1995). Maskulinizácia či feminizácia obradov životného cyklu? In V. Feglová 
(Ed.), Tradičná ľudová kultúra a výchova v Európe (s. 120-125). Nitra: Katedra folkloristiky 
a regionalistiky VŠPg v Nitre.

Jakubíková, K. (1995). Problematika výskumu duchovnej kultúry. In O. Krupa (Ed.), 274 rokov 
v Békéšskej Čabe (s. 51-57). Békešská Čaba: Slovenský výskumný ústav. 

Jakubíková, K. (1995). Rodinné obyčaje. In V. Pokorný a kol., Devínska Nová Ves (s. 136-146). 
Bratislava: Miestny úrad Devínska Nová Ves.

Jakubíková, K. (1995). Svadba v kontexte rodinných a sociálnych vzťahov [Nepublikovaná habilitačná 
práca]. Univerzita Komenského v Bratislave.

Jakubíková, K. (1996). Culture, language and religion as identification factors. In R. Kantor (Ed.), 
Borderlands, culture, identity (s. 45-49). Cracow: Jagiellonian University.

Jakubíková, K. (1996). Kultura ludowa (społeczna i duchowa) pogranicza słowacko-polskiego. 
In J. Wyrozumski (Ed.), Związki kulturalne polsko-słowackie w dziejach (s. 289-298). Kraków: 
Międzynarodowe Centrum Kultury.

Jakubíková, K. (1996). Rodinné obyčaje a interetnické vzťahy v Poľnom Berinčoku. In A. Divičanová, 
O. Krupa, E. Eperjessy (Eds.), Národopis Slovákov v Maďarsku 1994/ Magyarországi Szlovákok 
néprajza 1994 (s. 77-87). Budapest: Magyar Néprajzi Társaság.

Jakubíková, K. (1996). Rodinné obyčaje v súčasnosti. In J. Mlacek (Ed.), Studia Academica Slovaca 25 
(s. 83-90). Bratislava: Stimul.

Jakubíková, K. (1996). Slovenská svadba (z hľadiska potrieb a možností múzejnej expozície). In M. 
Kiripolský (Ed.), Svadba na Slovensku: zborník referátov z vedeckej konferencie Múzeá a etniká  
(s. 15-18). Bratislava: SNM.

Jakubíková, K. (1996). Slovenská svadba v európskom kontexte. In J. Michálek (Ed.), Slovenská 
ľudová kultúra (stredoeurópske vzťahy) (s. 4-16). Bratislava: Stimul.

Jakubíková, K. (1996). Slovenská svadba. In M. Leščák (Ed.), Slovenské svadby (s. 8-17). Bratislava: 
Prebudená pieseň.

Feglová, V., Jakubíková, K. (1997). Family customs. In. R. Stoličná (Ed.), Slovakia: European contexts 
of the folk culture (s. 215-237). Bratislava: VEDA.

Jakubíková, K. (1997). Rodinné obyčaje. In M. Botíková, K. Jakubíková, S. Švecová (Eds.), Tradície 
slovenskej rodiny (s. 161-189). Bratislava: VEDA.



132

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Jakubíková, K. (1997). Unity and diversity of traditional customs. In J. Vařeka, M. Holubová,  
L. Petráňová (Eds.), Evropský kulturní prostor – jednota v rozmanitosti (s. 211-215). Praha: Ústav 
pro etnografii a folkloristiku AV ČR.

Jakubíková, K. (1998). «Gender study» a etnológia. In H. Hlôšková (Ed.), Žena z pohľadu etnológie (s. 
8-13). Bratislava: Prebudená pieseň.

Jakubíková, K. (1998). Etnokultúrne vzťahy v oblasti južného Slovenska. In J. Podolák, V. Sedláková 
(Eds.), Národopisný zborník 12 (s. 15-22). Martin: Matica slovenská.

Jakubíková, K. (1999). Etické hodnoty obyčajových tradícií. In K. Jakubíková (Ed.), Tradícia, etika  
a civilizačné zmeny (s. 86-91). Bratislava: Prebudená pieseň.

Feglová, V., Jakubíková, K. (2000). Rodinné obyčaje. In R. Stoličná (Ed.), Slovensko/ Európske 
kontexty ľudovej kultúry (s. 215-236). Bratislava: VEDA.

Jakubíková, K. (2000). Medzi národopisom a antropológiou (čo robíme, čo potrebujeme a ako to 
nazývame). Ethnologia actualis slovaca, 1, 11-17.

Jakubíková, K. (2000). Polonistika v slovenskej etnológii. In J. Hvičš (Ed.), Historické a kultúrne zdroje 
slovensko-poľských vzťahov (s. 120-131). Bratislava: Lufema.

Jakubíková, K. (2000). Zmeny obyčajov ako indikátory zmien etických hodnôt. In Z. Profantovvá 
(Ed.), Na prahu milénia. Folklór a folkloristika na Slovensku (s. 197-202). Bratislava: ARM 333.

Jakubíková, K. (2001). Obyčaje životného cyklu v kontexte rodinných vzťahov. Folia ethnographica, 
34-35(1), 35-40.

Jakubíková, K. (2001). Štúdium obyčajov a etnokartografická metóda. In R. Stoličná, O. Danglová 
(Eds.), Etnológia a kultúrne dedičstvo (s. 77-82). Bratislava: Ústav etnológie SAV.

Jakubíková, K. (2002). Analýza a interpretácia zmien obyčajových tradícií. In Z. Škovierová (Ed., 
Tradícia a spoločensko-politické zmeny na Slovensku po 2. svetovej vojne (s. 119-127). Bratislava: 
Stimul.

Jakubíková, K. (2002). Slovensko-poľské súvislosti goralskej svadby. In H. Mieczkowska, J. Hvišč 
(Eds.), Polsko-słowackie stosunki po roku 1918 / Slovensko-poľské vzťahy po roku 1918 (s. 137-
144). Wroclaw: Polsko-słowacka komisja nauk humanistycznych.

Jakubíková, K. (2003). Gorali. História, 3(3), 24-25.

Jakubíková, K. (2003). Rituály a súčasnosť. In J. Mlacek (Ed.), Studia Academica Slovaca 32 (s. 243-
255). Bratislava: Stimul.

Jakubíková, K. (2003). Umelecké prvky v štruktúre slovenskej svadby. In V. Sedláková (Ed.), 
Národopisný zborník 14 (s. 170-179). Martin: Matica slovenská.

Jakubíková, K. (2004). Etnologické prístupy a príspevky k štúdiu rodu. In J. Darulová, K. Koštiaľová 
(Eds.), Sféry ženy: sociológia, etnológia, história (s. 24-30). Banská Bystrica: UMB.

Jakubíková, K. (2004). Porovnávacie štúdium obyčajov: možnosti a ciele. In A. Divičanová, E. 
Krekovičová, A. Uhrinová (Eds.), V službách etnografie / A néprajztudomány szolgálatában (s. 117-
126). Békešská Čaba: Výskumný ústav Slovákov v Maďarsku.

Jakubíková, K. (2004). Svadba – vývoj, obsah, význam. Pamiatky a múzeá, 53(4), 2-5.

Jakubíková, K. (2005). Etické aspekty tradícií kultúry na Slovensku. Acta Universitatis Carolinae – 
Philosophica et historica 3-2001 (Studia ethnologica 13), 160-168.

Jakubíková, K. (2005). Obyčaje a sociálny status. In L. Tarcalová (Ed.), Zvyky a obyčeje 
socioprofesních skupin (s. 9-13). Uherské Hradiště: Slovácké muzeum.

Jakubíková, K. (2006). Obraz Poliaka v prostredí slovenskej študujúcej mládeže. In J. Goszynska, J. 
Hvišč (Eds.), Kontakty 5 (s. 16-20). Krakow: Polsko-Slowacka komisija nauk humanistycznych.

Jakubíková, K. (2006). Reflexia zmien (diferenciácie spoločenstiev) v tranzitívnom období po roku 
1989. In M. Paríková (Ed.), Diferenciačné procesy lokálnych spoločenstiev na Slovensku po roku 
1989 (s. 39-47). Bratislava: Stimul.



133

OS
O

BN
OS

TI
Zu

za
na

 B
eň

uš
ko

vá

Jakubíková, K. (2007). Systém a funkcia darov. In L. Tracalová (Ed.), Dary a obdarování (s. 11-14). 
Uherské Hradiště: Slovácké muzeum.

Jakubíková, K. (2007). Tradition, revitalization and innovation in contemporary rituals in Slovakia. 
Traditiones, 36(2), 175-180.

Jakubíková, K. (2008). Komunikácia v obradoch životného cyklu: Zmeny v 20. storočí. Slovenský 
národopis, 56(2), 123-128.

Jakubíková, K., Neumannová, T. (2008). Spoločenský a rodinný život.  In Demo, O. a kol., Naše 
Vajnory (s. 207-256). Bratislava: Mestská časť Bratislava-Vajnory.

Jakubíková, K. (2008). Poznanie a postoje slovenských študentov k Poľsku a Poliakom. In J. Hvišč 
(Ed.), Slovensko – Poľsko: bilaterálne vzťahy v procese transformácie (s. 45-51). Bratislava: LUFEMA.

Jakubíková, K. (2008). Uwagi o zmianach obyczajowości – etykiety w drugiej połowie XX wieku 
na przykładzie Słowacji. In K. Łeńska-Bąk, M. Sztandary (Eds.), Sztuka życia, zasady dobrego 
zachowania, etykieta. O zmienności obyczaju w kulturze (s. 161-167). Opole: Uniwersytet Opolski, 
Opolskie Towarzystwo Przyjaciół Nauk.

Jakubíková, K., Drożdż, A., Pieńczak, A. (2009). Tradycyjna obrzędowość weselna jako źródło 
poznania stosunków kulturowych na pograniczu polsko-słowackim. In R. Stoličná, A. Pieńczak, 
Z. Kłodnicki (Eds.), Polska – Słowacja. Pogranicze kulturowe i etniczne (s. 177-202). Wrocław-
Cieszyn: Polskie Towarzystwo Ludoznawcze, Uniwersytet Wrocławski, Uniwersytet Śląski.

Jakubíková, K. (2010). Antropológia tela. In L. Tarcalová (Ed.), Tělo jako kulturní fenomén (s. 11-16). 
Uherské Hradiště: Slovácké muzeum.

Jakubíková, K. (2010). Obrad – folklór – folklorizmus. Etnologické rozpravy, 17(1-2), 26-29.

Jakubíková, K. (2011). Etnologický výskum Oravy. Kontakty, 10, 23-28.

Jakubíková, K. (2011). Rodinné zvyky. In J. Michálek (Ed.), Gemer-Malohont (s. 375-404). Martin: 
Matica slovenská.

Jakubíková, K. (2013). Obradové štúdiá. Vývin uplatňovaných prístupov a súčasný stav. In M. Válka 
(Ed.), Výzkumné a metodické postupy současné slovenské etnologie (s. 48-61). Brno: Masarykova 
univerzita.

Jakubíková, K. (2013). Rodinné tradície (v stravovaní a sviatkovaní) v kontexte globalizácie. 
Slovenský národopis, 61(4), 396-407.

Jakubíková, K. (2014). Przemiany obrzędów w okresie postsocjalistycznym na Słowacji. In J. 
Hajduk-Nijakowska (Ed.), Praktykowanie tradycji w społeczeństwach posttradycyjnych (s. 73-78). 
Opole: Uniwersytet Opolski, Opolskie Towarzystwo Przyjaciół Nauk.

Jakubíková, K. (2015). Tradičná kultúra (obyčaje) goralov v kontexte Oravy. Kontakty, 13, 25-33.

Jakubíková, K., Špirková, V. (2016). Corporeality in the communication of young people. Slovenský 
národopis, 64(4), 500-512.

Jakubíková, K. (2018). Obyčaje Oravy v slovensko-poľských kontextoch. In M. Pančíková (Ed.), 
Oravské štúdie (s. 106-117). Bratislava: Slovensko-poľská komisia humanitných vied.

Editorstvo:

Jakubíková, K. (Ed.). (1999). Tradícia, etika a civilizačné zmeny. Bratislava: Prebudená pieseň. 



134

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Zdravica docentke  
PhDr. Kornélii Jakubíkovej, CSc.

Salutation to Associate Professor Kornélia Jakubíková

DOI: 10.31577/EtnoRozpra.2024.31.2.11

Marta Botiková 

Kontakt / Contact
Prof. PhDr. Marta Botiková, CSc., Katedra archeológie a kultúrnej antropológie, Filozofic-
ká fakulta, Univerzita Komenského v Bratislave, Gondova 2, 811 01 Bratislava, Slovenská 
republika, e-mail: marta.botikova@uniba.sk

ORCID            https://orcid.org/0000-0002-7160-4958

Ako citovať / How to cite
Botiková, M. (2024). Zdravica docentke PhDr. Kornélii Jakubíkovej, CSc. Etnologické roz-
pravy, 31(2), 134-138. https://doi.org/10.31577/EtnoRozpra.2024.31.2.11

Na začiatku mojej zdravice a spomínania musím predovšetkým uviesť, že je zostavená 
na základe objektívnych sekundárnych prameňov, ale ešte viac na základe subjektívnych 
spomienok.

Docentka Kornélia (pre nás všetkých však Biba) Jakubíková sa narodila v Banskej Bys-
trici, v čase Slovenského národného povstania. Zaujalo ma, ako spomínala na svoje rané 
detstvo a opatrovateľky či tety z Horehronia, ako si ich z detských čias pamätala. V ich 
rodine sa snúbila racionalita, ale aj rozšafnosť matky, matematičky a systematická práca 
otca, historika. Prepájala sa tu láska k prírode, pobytu v nej – či už pre športovanie, zber 
lesných plodov alebo iné rekreačné aktivity, životné radosti – s povinnosťami v prija-
teľných a stráviteľných pomeroch. Aspoň tak som to vnímala z jej spomienok na rodinu 
Kropilákovcov či po mame Kaliských.

V čase, keď som Bibu spoznala, bola vydatá, dvojdetná matka aj kandidátka vied1 na ces-
te svojej rozbehnutej vedeckej kariéry. Sledovala som, ako pestuje „svoju“ tému svadob-
ných obyčají a zároveň problematiku goralskej etnokultúrnej skupiny na Slovensku. To 

1	 Kandidátska práca Príspevky k štúdiu rodinných zvykov na Slovensku, 1978.

https://orcid.org/0000-0002-8163-4800
https://orcid.org/0000-0002-3232-1445
https://doi.org/10.31577/EtnoRozpra.2021.28.2.01


135

OS
O

BN
OS

TI
M

ar
ta

 B
ot

ik
ov

a

bolo na prelome 70-tych a 80-tych rokov minulého storočia. Hodnotenia jej prác nájde-
me priebežne, najmä v rokoch jej životného jubilea, vždy spolu s aktuálnou bibliografiou 
(Feglová, 1994: 495-498; Jágerová a kol., 2015: 57-64; Tužinská, Janto, 2014: 28).

Neskôr, keď sme sa po roku 1990 znovu stretli na spoločnom pracovisku, bola mi spriaz-
nenou dušou v odbornom, administratívnom aj osobnom fungovaní. Jej podporu som 
cítila pri tvorbe publikácie Tradície slovenskej rodiny (Botiková a kol., 1997), kde sme za-
kúsili trojautorstvo o vyrovnávanie sa so zložitosťou práce v takejto zostave, vo výbere 
ilustračnej zložky či komunikácii s vydavateľstvom.

K  jednému stolu, resp. počítaču nás priviedla aj príprava prvej akreditácie koncom  
90-tych rokov. Zavreté v najodľahlejšej pracovni sme „nahadzovali“ to, čo vtedajší porad-
ný orgán, dnes by bola „Rada študijného programu“, Leščák, Botík, Feglová, Jakubíková, 
dohodovali ako víziu nášho edukačného plánu a fungovania katedry.

Stretli sme sa aj v nastupujúcom feministickom, vždy kritickom bádaní. Táto spolupráca 
našla aj svoj hmatateľný výsledok v priebehu desaťročia, keď sme v rámci projektu pre-
pojeného s Centrom rodových štúdií na FiF UK pripravovali učebné materiály, skriptá. 
Spomínam si, ako sme boli odhodlané skriptá dokončiť, ale nevyhli sme sa časovej tiesni... 
v „hluchom“ týždni medzi Novým rokom a Troma kráľmi, keďže sa v škole nekúrilo, sme 
sa stretávali v kaviarni kníhkupectva Martinus na Obchodnej ulici. Biba nerobila z toho 
drámu, ani spoločenskú udalosť, pracovali sme.

Za vecný a kritický, kolegiálny tón som jej bola vďačná aj v nasledujúcich rokoch mojej 
služby vo funkcii vedúcej katedry. Tak, ako sme to viacerí počuli od docentky Jakubíko-
vej, ona nechválila, ale vedela povedať svoje výhrady priamo, vyargumentovane, a teda 
aj prijateľne. A to je jedno, či išlo o texty prác, organizačné otázky alebo nejakú spolo-
čenskú udalosť či kvalitu zhliadnutého divadelného predstavenia. Na jej kritický úsudok 
bolo vždy spoľahnutie. Po rokoch spolupráce som Bibu videla aj v situáciách, keď sama 
prijímala od svojich vlastných odlišné, kritické postoje. Niekedy pochybovačne, ale vždy 
elegantne, bez zvady. 

Pripomeňme si, ako doc. Jakubíková so zmyslom pre podrobné sledovanie a  hĺbkovú 
analýzu, spracúvala problematiku svadby, čiastočne aj ostatných prechodových rituálov 
životného cyklu, ako sa zamýšľala and etnickými aj rodovými otázkami. Tieto súvislosti 
jej akademickej produkcie sa pripomínali pri predchádzajúcich životných jubileách. Rada 
by som však na tomto mieste vyzdvihla jej pedagogickú, najmä školiteľskú prácu. V Aka-
demickom informačnom systéme nájdeme niekoľko desiatok prác, ktoré vyškolila, na 
bakalárskom, najmä však na magisterskom, ako aj na doktorandskom stupni.

Často som ju mala možnosť sledovať od prvého stretnutia so školeným študentom, štu-
dentkou, keď priniesla svoje bibliografické poznámky, aby sa podelila o prvé kroky, úvod 
do problému. A vyberala si témy, ktoré ju zaujímali, v ktorých sa orientovala, alebo ktoré 
aj pre ňu predstavovali výzvu a nezodpovedané otázky. Výskumu aj rozboru dokázala 
dať drive, motivovať študentov, ktorých školila v ich postupe. Kto porozumel a nastúpil 
na túto cestu poznávania pod jej vedením, určite neobanoval. A že jej úspešných absol-
ventov zo všetkých stupňov štúdia nebolo málo, o tom svedčí nasledujúci bibliografický 
súpis školených prác, ktorý sme zoradili chronologicky. Striedajú sa tu témy obyčají, 
rodovej problematiky, telesnosti, ako aj etnické témy. Predstavuje tú prácu, ktorá popri 
už uverejnených bibliografiách dokresľuje osobnosť jubilantky ako vysokoškolskej pe-



136

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

dagogičky.

Docentka Jakubíková je nositeľkou Striebornej medaily FiF UK, ktorou bola ocenená 
jej práca aj zo strany vedenia fakulty pri príležitosti  jej životného jubilea v  roku 2014 
a v roku 2022 dostala Pamätnú medailu FiF UK k storočnici fakulty. Doc. Jakubíková sa 
teší vážnosti, úcte, rešpektu. Pred stále aktuálnymi stretnutiami so študentstvom vraj 
ešte vždy zažíva trému, ktorá však neškodí jej suverénnemu prejavu. Obohacuje ponuku 
našich kurzov tematicky viazaných na problematiku rodu v kultúre, ako aj na širokú prob-
lematiku obyčají. Príležitostne oponuje záverečné práce a zúčastňuje sa na slávnostných, 
ale aj na pracovných zasadnutiach etnologickej sekcie katedry.

Milá Biba, a že som nestihla porozprávať o cestách v teréne, na konferencie, o výletoch, 
lyžovačkách, spoločenských stretnutiach, či dokonca o našej dávnej tenisovej sezóne? To 
preto, lebo k životnému jubileu sa zvyknú pripomínať vážne veci?

Vek je vážne, ale určite nie jediné meradlo kvality života. A Ty ho dokážeš urobiť – vek aj 
život – hodný radosti a pohody. Aby Ti tak plynul, a aby sme boli pri tom s Tebou. Mnoga 
ljeta! Živijo!

Referencie

Botiková, M., Švecová, S., Jakubíková, K. (1997). Tradície slovenskej rodiny. Bratislava: Veda.

Feglová, V. (1994). K životnému jubileu PhDr. Kornélie Jakubíkovej, CSc. Slovenský národopis, 42(4), 
495-498.

Jágerová, A., Botiková, M., Letavajová, S., Holubová, N. (2015). Čože je to sedemdesiatka...? 
K životnému jubileu pani docentky K. Jakubíkovej + výberová bibliografia (60-61). Slovenský 
národopis, 63(1), 57-64.

Jakubíková-Kropiláková, K. (1978). Rodinné zvyky a ich premeny v podmienkach socializmu na 
slovensko-poľskom pohraničí: Na príklade svadby goralskej oblasti Oravy [Kandidátska práca]. 
Univerzita Komenského v Bratislave.

Tužinská, H., Janto, J. (2014). Etnologička Kornélia Jakubíková oslavuje. Naša univerzita, 61(2), 28.

Výberová bibliografia záverečných prác, ktoré školila  
doc. PhDr. Kornélia Jakubíková CSc.

Komorovská, V. (1975). Ľudoví patróni v agrárnom kulte [Nepublikovaná diplomová práca]. 
Univerzita Komenského v Bratislave.

Vidová, R. (1989). Normatívne a funkčné aspekty súčasnej svadby (na príklade obce Klenovec) 
[Nepublikovaná diplomová práca]. Univerzita Komenského v Bratislave.

Kováčechová, E. (1995). Problematika tabu v kultúrnych tradíciách [Nepublikovaná diplomová práca]. 
Univerzita Komenského v Bratislave.

Letavajová, S. (1997). Dar ako kultúrny fenomén [Nepublikovaná diplomová práca]. Univerzita 
Komenského v Bratislave.

Mačorová, M. (1997). Partnerský život v Žaškove [Nepublikovaná diplomová práca]. Univerzita 
Komenského v Bratislave.

Bezáková, K. (1998).	 Poznanie a postoje mladých ľudí k sviatkom a obyčajam [Nepublikovaná 
diplomová práca]. Univerzita Komenského v Bratislave.

Hurková, S. (1998). Tradičné stereotypy ženskosti a mužskosti v súčasnosti [Nepublikovaná diplomová 



137

OS
O

BN
OS

TI
M

ar
ta

 B
ot

ik
ov

a

práca]. Univerzita Komenského v Bratislave.

Kormančíková, Ľ. (1998). Historický vývoj svadobných obyčajov (1918 – 1998). [Nepublikovaná 
diplomová práca]. Univerzita Komenského v Bratislave.

Šalingová, A. (1998).	 Etnografické aspekty detstva [Nepublikovaná diplomová práca]. Univerzita 
Komenského v Bratislave.

Platznerová, K. (1999). Dieťa v katolíckej a kalvínskej rodine v Martovciach a Imeli [Nepublikovaná 
diplomová práca]. Univerzita Komenského v Bratislave.

Vagačová, H. (1999). Reklama a ideál: Etnologická interpretácia [Nepublikovaná diplomová práca]. 
Univerzita Komenského v Bratislave.

Sládek, K. (2000). Kresťanské hodnoty mestského a vidieckeho obyvateľstva a ich sociálne a politické 
kontexty [Nepublikovaná diplomová práca]. Univerzita Komenského v Bratislave.

Jágerová, M. (2003). Súčasné pohrebné obyčaje – priestorovo-sociálna analýza [Nepublikovaná 
dizertačná práca]. Univerzita Komenského v Bratislave.

Emrichová, P. (2004). Svadba – ideál a realita [Nepublikovaná diplomová práca]. Univerzita 
Komenského v Bratislave.

Mikula, P. (2004). Sviatočný čas [Nepublikovaná diplomová práca]. Univerzita Komenského 
v Bratislave.

Hladíková, M. (2005). Vzťah k predkom (živým i mŕtvym) [Nepublikovaná diplomová práca]. 
Univerzita Komenského v Bratislave.

Šamíková, A. (2005).	 Starostlivosť o ženské telo (Na príklade dvoch generácií žien na Orave) 
[Nepublikovaná diplomová práca]. Univerzita Komenského v Bratislave.

Šemeláková, J. (2006). Etnologické aspekty smrti: Dopad smrti na každodenný život a sociálne vzťahy 
[Nepublikovaná diplomová práca]. Univerzita Komenského v Bratislave.

Gažovičová, L. (2007). Nahota: Printové reklamy – vlastná nahota v kontextoch [Nepublikovaná 
diplomová práca]. Univerzita Komenského v Bratislave.

Jančinová, E. (2007). Nedeľa: sviatočný čas? [Nepublikovaná diplomová práca]. Univerzita 
Komenského v Bratislave.

Jankechová, L. (2007). Dary v rodine (na príklade rodinných obyčají) [Nepublikovaná diplomová 
práca]. Univerzita Komenského v Bratislave.

Pavlov, M. (2007). Kultúra pitia alkoholu [Nepublikovaná diplomová práca]. Univerzita Komenského 
v Bratislave.

Ilavská, P. (2008). Spolužitie bez manželstva [Nepublikovaná bakalárska práca]. Univerzita 
Komenského v Bratislave.

Marčeková, J. (2008). Etiketa partnerských rodových (gender) vzťahov mládeže [Nepublikovaná 
diplomová práca]. Univerzita Komenského v Bratislave.

Budzáková, B. (2010). Komunikačné prostriedky v obradových situáciách [Nepublikovaná bakalárska 
práca]. Univerzita Komenského v Bratislave.

Hyžová, S. (2010). Vianoce a konzum [Nepublikovaná bakalárska práca]. Univerzita Komenského 
v Bratislave.

Ilavská, P. (2010). Ritualizované prejavy v tanečných kluboch [Nepublikovaná diplomová práca]. 
Univerzita Komenského v Bratislave.

Kočanová, K. (2010). Svadobná cesta [Nepublikovaná bakalárska práca]. Univerzita Komenského 
v Bratislave.

Nicolauová, M. (2010). Náboženské obrady prechodu detí a mládeže [Nepublikovaná bakalárska 
práca]. Univerzita Komenského v Bratislave.

Ružôňová, Z. (2010). Život «single». Realita a reflexie [Nepublikovaná diplomová práca]. Univerzita 



138

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Komenského v Bratislave.

Slezáková, J. (2010). „ARS MORIENDI˝ v kontextoch súčasnej kultúry [Nepublikovaná diplomová 
práca]. Univerzita Komenského v Bratislave.

Almásyová, S. (2011). Súčasná svadba (kontexty rodu a etnicity) [Nepublikovaná bakalárska práca]. 
Univerzita Komenského v Bratislave.

Franková, V. (2011). Marihuana a jej miesto v súčasnej kultúre [Nepublikovaná bakalárska práca]. 
Univerzita Komenského v Bratislave.

Škvarková, B. (2011). Symbolický význam verejného priestoru [Nepublikovaná diplomová práca]. 
Univerzita Komenského v Bratislave.

Macková, M. (2012). Rodové stereotypy v reklame [Nepublikovaná diplomová práca]. Univerzita 
Komenského v Bratislave.

Melúchová, J. (2012). Mágia a démonológia v slovenskej etnológii [Nepublikovaná diplomová práca]. 
Univerzita Komenského v Bratislave.

Almásyová, S. (2013). Rodinné tradície v kontexte globalizácie [Nepublikovaná diplomová práca]. 
Univerzita Komenského v Bratislave.

Krchňáková, V. (2013). Reflexie významu krásy žien: generačné diferencie [Nepublikovaná diplomová 
práca]. Univerzita Komenského v Bratislave.

Sedláčková, H. (2013). Maturita ako novodobý iniciačný obrad [Nepublikovaná bakalárska práca]. 
Univerzita Komenského v Bratislave.

Bagín, V. (2014). Goralská identita – vplyv štátnej hranice [Nepublikovaná diplomová práca]. 
Univerzita Komenského v Bratislave.

Bombarová, S. (2014). Vizuálno-estetická stránka svadby /na príklade obce Lendak/ [Nepublikovaná 
bakalárska práca]. Univerzita Komenského v Bratislave.

Maňková-Vachtárová, A. (2014). My-oni dve konfesie v nábožensky zmiešanej obci [Nepublikovaná 
bakalárska práca]. Univerzita Komenského v Bratislave.

Špirková, V. (2015). Telesnosť v komunikácii mládeže [Nepublikovaná bakalárska práca]. Univerzita 
Komenského v Bratislave.



139

OS
O

BN
OS

TI
Pe

te
r S

al
ne

r

Vďaka za krátkych 9 rokov  
K storočnici Adama Prandu (1924  – 1984) 

Thank you for the short 9 years  
On the centenary of Adam Pranda (1924 – 1984) 

DOI: 10.31577/EtnoRozpra.2024.31.2.12

Peter Salner 

Kontakt / Contact
PhDr. Peter Salner, DrSc., Ústav etnológie a sociálnej antropológie SAV, v. v. i., Klemensova 
19, 811 08 Bratislava, Slovenská republika, e-mail: peter.salner@savba.sk

ORCID            https://orcid.org/0000-0002-6844-0235

Ako citovať / How to cite
Salner, P. (2024). Vďaka za krátkych 9 rokov. K storočnici Adama Prandu (1924 – 1984). 
Etnologické rozpravy, 31(2), 139-140. https://doi.org/10.31577/EtnoRozpra.2024.31.2.12

Nedožitá storočnica môjho školiteľa Adama Prandu oživila spomienky na človeka, ktorý 
výrazne ovplyvnil moju odbornú, a tým aj životnú dráhu.

Prvý raz som si ho všimol ako študent počas krátkej účasti na veľkej medzinárodnej kon-
ferencii o výskume súčasnosti v Smoleniciach, hoci neskôr sa ukázalo, že všetko je inak. 
Asi vďaka bohatierskej postave som ho považoval za „hviezdu podujatia“, sovietskeho 
akademika Čistova.

Chybu v  identifikácii som opravil až po niekoľkých rokoch. Keď vtedajší Národopisný 
ústav SAV vypísal ašpirantúru na výskum súčasnosti, bez váhania som sa prihlásil. Odpo-
ručili mi, aby som sa obrátil na školiteľa Adama Prandu. S malou dušičkou som zaklopal 
na dvere kancelárie a k môjmu údivu ma prijal „akademik Čistov“. Povedal mi svoje pred-
stavy, ja som hovoril o výskume Bratislavy. Aj vďaka tejto konzultácii konkurz dopadol 
dobre, stal som sa ašpirantom a Adam Pranda mojím školiteľom.

Začiatky neboli jednoduché. Keď som mu hrdo odovzdal text prvej štúdie, zavolal o 2 dni, 
„aby sme sa porozprávali“. Prišiel som plný sebavedomia, to sa však vytratilo ešte skôr, 
než Adam začal. Zazrel som totiž môj text, nepríjemne husto prešpikovaný množstvom 
červených poznámok. „To je také zlé?“ špitol som otrasene. „Vydrržte Salnerr“, odvetil 

https://doi.org/10.31577/EtnoRozpra.2021.28.2.01
https://orcid.org/0000-0002-8163-4800
https://orcid.org/0000-0002-3232-1445


140

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

s charakteristickým ráčkovaním (aj v tom sme sa zhodli, hoci jeho intenzitu som nikdy 
nedosiahol). Ukázalo sa, že moju prvotinu vzal doslova „od podlahy“: opravil nielen vecné 
a gramatické chyby, ale aj preklepy, štylistiku, skrátka všetko. A na záver zhrnul „Nie je to 
najhorršie, Salnerr, ale musíte rrobiť lepšie. Oprravte a prrineste mi to znovu“.

Nebolo mi ľahko, ale rýchlo som si uvedomil, že mám najlepšieho možného školiteľa. Ne-
šetril na mne časom, úprimne chcel, aby som dosiahol čím lepšie výsledky a mohol aj po 
ašpirantúre pokračovať v ústave. Fascinovala ma jeho slušnosť. Vrcholom rozčúlenia bola 
„nadávka“ krrupica, halena!!! (Doktorka Urbancová raz takýto „výbuch“ komentovala slo-
vami: „Adam, musíš byť tak vulgárny!?“).

Stretávali sme sa často, niekedy v ústave, inokedy „súkromne“, obyčajne v neďalekom bis-
tre Kazačok. Pri káve so sódou (občas padlo aj pár pohárikov čerešňovice) sme diskutova-
li o vede, ale aj o živote. Obaja sme síce skúmali súčasnosť (teda obdobie socializmu), ale 
z rôznych východiskových pozícií. V početných diskusiách sme sa nie vždy zhodli. Jeho 
skúsenosti z rodných Kysúc či z družstevnej dediny Sebechleby nie vždy korešpondovali 
s  problémami výskumu súčasnej bratislavskej rodiny. Dôležité a  užitočné bolo, že ma 
donútil nielen nesúhlasiť, ale aj argumentovať.

Adam Pranda mi dal oveľa viac než „len“ cestu k úspešnej obhajobe, na ktorej sa, žiaľ, 
pre chorobu nemohol zúčastniť. (Ako náhradu mi dodatočne ponúkol tykanie). Nenásilne 
a vytrvalo do mňa vštepoval dôslednosť, potrebu opakovane čítať a opravovať vlastné 
(ale aj cudzie) texty, záujem formulovať nielen presne, ale aj čitateľsky zaujímavo, odva-
hu otvárať nové témy, povinnosť argumentovať svoje pre či proti. Stále ľutujem, že naše 
priateľstvo a  spolupráca trvali len 9 rokov. Zomrel priskoro, krátko po oslavách svojej 
šesťdesiatky.

Adam, ďakujem!

PhDr. Adam Pranda, CSc.
Zdroj: archív ÚESA SAV



141

RE
CE

NZ
IE

M
ar

ta
 B

ot
ik

ov
á

Júlia Marcinová: Kde si sa vydala,  
tam si mlieko pýtaj  

Kniha o živote, smrti a odpustení

Júlia Marcinová:  Where You Married, Ask for Milk There  
A Book About Life, Death, and Forgiveness

Marta Botiková 

Kontakt / Contact
Prof. PhDr. Marta Botiková, CSc., Katedra archeológie a kultúrnej antropológie, Filozofická 
fakulta, Univerzita Komenského v Bratislave, Gondova 2, 811 02 Bratislava 1, Slovenská 
republika, e-mail: marta.botikova@uniba.sk

ORCID            https://orcid.org/0000-0002-7160-4958

Acknowledgment
Príspevok vznikol s podporou grantového projektu VEGA 1/0724/23 Morálne hodnotenia 
národných, etnických a náboženských skupín v situácii ohrozenia.

Ako citovať / How to cite
Botiková, M. (2024). Júlia Marcinová: Kde si sa vydala, tam si mlieko pýtaj. Kniha o živote, 
smrti a odpustení. Etnologické rozpravy, 31(2), 141-144. 

Marcinová, J. (2023). Kde si sa vydala, tam si mlieko pýtaj. Kniha o živote, smrti a odpustení. 
Žilina: Artis Omnis, 344 s.

Krásne jemná, dojímavo belostná obálka spolu s pôsobivým, poetickým názvom doslova 
ponúka knihu na pohodové čítanie. Beletria ako umelecký obraz skutočnosti ponúka 
priestor ponoriť sa do príbehov, poznávať prostredie, hrdinky a hrdinov, či sú reálni alebo 
vymyslení, a svojim spôsobom porozumieť dianiu poznávať celok cez umelecké postupy, 
ktoré obohacujú dokumentárne zobrazenie. V našej profesii určite často cítime aj závä-
zok voči svojim informátorom, partnerom, partnerkám v rozhovoroch. A o to záväznejšie, 
keď sme s nimi spolu v sieti rodinných väzieb.

Ľudia nám rozprávajú svoje príbehy často veľmi podrobne, až do intímnych detailov. Po-
hľad do sveta rodinných vzťahov vie byť aj pomerne zradný. Pri výskume nás zväzujú, 

https://orcid.org/0000-0002-1809-8283
https://orcid.org/0000-0002-3232-1445


142

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

hlbšie vťahujú, rozkolísané interpretácie budia zvedavosť, žiada sa o nich vypovedať. Bez-
prostredne, autenticky. „Autor je teda subjekt, ktorý predstavuje jednotu spontánneho 
a uvedomeného, a toto uvedomené je práve tým kultúrnym alebo kultúrotvorným mo-
mentom, ktorý je pre umenie každej epochy veľmi závažný“ (Šmatlák, Števček, 1981: 166).

Takto sa rozhodla aj naša kolegyňa, Júlia Marcinová (rodená Knapcová), zaviazaná vďa-
kou a obdivom ku generáciám svojich predkov z rodiny. V knihe strieda svoje súčasné 
zážitky pri prechádzkach a návštevách obce Poluvsie v Rajeckej doline s príbehmi, kto-
ré sa začínajú odvíjať v  poslednej tretine 19. storočia. Pátranie či spomínanie začína, 
ako inak, na starom cintoríne. Upúta nás sviežosť vegetácie na hrbolcoch, vlnitom teré-
ne, ktorý naznačuje staré miesta pochovávania. V mysli potom príbeh začína pri Jánovi 
a Márii a ich siedmich deťoch. Líniu románu, a vlastne aj rodostromu, povedie Michal, 
narodený na jeseň v roku 1860. Jeho narodenie znamenalo pre matku ťažký zdravotný 
stav, podľa všetkých príznakov popôrodnú depresiu, a skoré úmrtie. Fakt, že sa vdovec 
s deťmi skoro po úmrtí manželky znovu oženil, bolo dobrým riešením pre všetkých (Boti-
ková a kol., 1997: 84). V tomto prípade sa v rodine nenarušila harmónia a pokoj. Vidíme 
tak v literatúre nie častý, ale v realite možný obraz dobrej macochy. Román aj život však 
čoskoro prinesie konflikt aj krízu. Dozvieme sa o výbere nevesty pre syna, o vojenskej 
službe v 77. trenčianskom regimente i v Hercegovine, o sobáši proti svojej vôli a ďalších 
nástrahách spoločenstva, ktoré ctilo tradíciu, usilovnú prácu a nad mnohé aj ekonomic-
kú prosperitu. Neveľmi solventnému svetu ostávala na to možnosť cez dohodené sobáše 
v zmysle „roľa k roli“. 

Podrobne sa dozvedáme o neláske a privykaní, o dvoch smutných dušiach v manželstve 
Michala a Pavlíny. Obraz domáceho pôrodu je aj v  tomto príbehu fascinujúci, a nie je 
náhodou, že po štyroch dcérach opäť raz sledujeme narodenie syna. Syn dostal svojmu 
postaveniu prináležiace, oslavné meno Laurent, Vavrín. Uvedené meno je dodnes v ka-
lendári mien na Slovensku 10. augusta, ale pravdepodobne sa stále menej vyskytuje 
v populácii.

V neláskavom manželstve sa narodili aj ďalšie deti. Počet pôrodov nepredstavoval počet 
detí, ktoré sa dožili dospelosti. Detská úmrtnosť sa podieľala na regulácii populačného 
prírastku ešte aj na začiatku 20. storočia, ako to potvrdzujú aj demografické pramene 
(Botiková a kol., 1997: 158-159).

Krutá priamosť a normatívnosť vzťahov poznačila aj osud Vavrína. Jeho manželstvo s Fran-
tiškou bolo vyžiadaným dôsledkom akéhosi opitého omylu na záver tanečnej zábavy. Opäť 
neláskavé manželstvo, opäť štyri deti, kde novým príspevkom je manželova nevera, skúpa 
svokra, tvrdé odmietnutie vlastnou matkou – kde si sa vydala, tam si mlieko pýtaj... – viedli 
k predčasnému, z vlastnej vôle a vlastnou rukou ukončenému životu mladej ženy.

Tu by sa mohol príbeh končiť. Ale on pokračuje druhým sobášom vdovca, ďalším rozší-
rením rodiny, a cez predvojnové a vojnové roky polovice 20. storočia k ďalším dospieva-
niam, láskam, prekážkam aj ohrozeniam... až po autorkino pátranie po živých pozosta-
lých, ktorých osudy vyhnali z dediny, z doliny do vzdialeného sveta.

Len z vyrozprávaného obsahu, ktorého kostru sme stručne načrtli, ako do čitateľské-
ho denníka. Strácajú sa nám kontextové informácie – napríklad služba nočného vartá-
ša, návšteva olejárne alebo oslava vianočných sviatkov a ďalšie. Autorka pretkala príbeh 
rodiny obrazmi  z vlastných archívnych výskumov, ako aj z etnografických dokumentov 



143

RE
CE

NZ
IE

M
ar

ta
 B

ot
ik

ov
á

a vytvorila dielo, ktoré prispieva k popularizácii našej vedy a je oceňované čitateľskou ve-
rejnosťou. Autorka namiešala rôzne životné horké kvapky, zakrvavené plachty prežitých 
pôrodov, zimu idúcu za nechty v krajine a teplo na prípecku. Autentické a presvedčivé, 
zimomravé aj upokojujúce.

Osobne som ako oddychové, úprimné, a  pokiaľ to viem posúdiť, aj literárne najlepšie 
zvládnuté, vnímala vsuvky zo súčasnosti, ako bolo stretnutie so skupinou tínedžerov, 
káva so sesternicou a niektoré ďalšie predely. V historickom texte ma vyrušoval neprav-
depodobný, sofistikovaný spôsob vyjadrovania historických postáv, súčasný štýl z  úst 
ľudí z prelomu 19. a 20. storočia. Podobne nie vždy boli všetky fakty dostatočne ove-
rené alebo porozumené. Prekvapuje, ale možno aj rozumieť (Kusá, 1996) že sa tak stalo 
v chronologicky novších vzťahoch. Napríklad, keď si pred, resp. cez 2. svetovú vojnu ďalší 
z potomstva, Urban, zamiluje židovské dievča Marínu, zostáva bez vysvetlenia, prečo ona 
chodí do kostola? A ak áno, tak do ktorého kostola? Doslova „etnografický“ je prešľap, 
keď Urban kupuje svojej milej na michalskom jarmoku v novembri (!) knihu. A ako sklz do 
červenej knižnice sa vidí stretnutie s milou starého otca, odopretou Hankou, v stareckom 
veku. Podobne nedôveryhodne vyznieva prostredie vojenského života z  prelomu 19. 
a 20. storočia v Hercegovine, ale aj prvoplánové použitie postavy „Jožka“ Gabčíka. Len 
preto, že je hrdina, a že je z „našej doliny“, sa musí do deja vcelku bezvýznamne zapliesť? 
Podobne Pavol Kianička, známy-neznámy, spomína sa ako vzdelanec, cestovateľ, pan-
sláv, pravdepodobne kňaz. Uvedené priezvisko je v tomto kraji bežné a nespochybňujem 
jeho život a vplyv na hrdinov románu. Ten vplyv je však dosť neuveriteľný. Že by vďaka 
kňazovmu pôsobeniu a neformálnemu vzdelávaniu jednoduchý človek z Poluvsia citoval 
F. Schillera? Nevieme, či išlo o skutočnú alebo vymyslenú postavu. Neúspešne sme ho 
hľadali v Slovenskom biografickom slovníku (1989: 78-79), nenašiel sa ani v elektronických 
zdrojoch. Práve tu by bolo vhodné použiť poznámkový aparát. Ten sa v knihe obmedzil 
len na nárečové výrazy, aby nezorientovaným čitateľom v poznámkach pod čiarou vy-
svetlil, napríklad, pomenovania častí odevu.

Zato autorka mala čo robiť, aby opatrne vykorčuľovala richtárske roky Vavrína v  čase 
vojnového Slovenského štátu, pomoc partizánom aj vojnovú sabotáž Urbana, ktorá je, 
mimochodom, jednou z krásnych dramatických obrazov v závere románu. Vzácna je aj 
záverečná etnografická kapitola o autorkinom hľadaní a nachádzaní osôb a vzťahov, kto-
ré tvoria siete, ktoré nás kolíšu v spomínaní.

Vďaka odvahe a zaujatosti Júlie Marcinovej našla si svoje čitateľstvo kniha, ktorá svedčí 
každým slovom, každou vetou o kultúre a spôsobe života v jeho premenách. Bol to život 
krutý, normatívny, neláskavý, ale aj pokojný a plynúci v porozumení. Sme potomstvom, 
ktoré sa zabudlo pýtať a predsa chce vedieť. „Literatúra poskytuje iný druh poznania ako 
veda: poznanie emotívne (vnútorné), ktorého hodnota spočíva najmä v tom, že pôsobí na 
organizáciu našich emócií a vzťahov, že nás emotívne dotvára alebo pretvára“ (Farkašová, 
1998: 111). Nech už knihu zoberiete do rúk ako román alebo ako učebnicu etnológie, 
nepomýlite sa.

Referencie

Botiková, M., Jakubíková, K., Švecová, S. (1997). Tradície slovenskej rodiny. Bratislava: Veda.

Farkašová, E. (1998). Etudy o bolesti a iné eseje. Bratislava: Vydavateľstvo spolku slovenských 
spisovateľov.



144

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Kusá, Z. (1996). Dilemy nad tichom v autobiografických rozprávaniach. Etnologické rozpravy, 3(1), 
38-48.

Šmatlák, S., Števček, J. (1981). Literárne rozhovory. Bratislava: Smena.

Valentovič, Š. (Ed.). (1989). Slovenský biografický slovník (od roku 833-1990) (3. zv., K-L). Martin: 
Matica slovenská.



145

RE
CE

NZ
IE

Vě
ra

 F
ro

lc
ov

á

Eva Večerková: Posvícení a hody  
v Čechách a na Moravě

Eva Večerková: The Feast of the Patron Saint of the Church  
and Folk Customs in Bohemia and Moravia

Věra Frolcová 

Kontakt / Contact
PhDr. Věra Frolcová, CSc., Oddělení paměťových studií, Etnologický ústav Akademie věd 
České republiky, Veveří 97, 602 00 Brno, Česká republika, e-mail: frolcova@eu.cas.cz 

Ako citovať / How to cite
Frolcová, V. (2024). Eva Večerková: Posvícení a hody v Čechách a na Moravě. Etnologické 
rozpravy, 31(2), 145-147. 

Večerková, E. (2023). Posvícení a hody v Čechách a na Moravě. Praha: Vyšehrad, 288 s.

Téma patří k živé kultuře svátků českého venkova a katolického kalendáře v 21. století. 
Kniha je postavena na empirických výzkumech hodů v kulturních a sociálních kontex-
tech, které autorka sleduje systematicky od druhé poloviny 20. století do současnosti. 
Jedinečnou fotodokumentací a čtivým textem dokládá, jak posvícení a hody nesou oby-
čeje a rituály různého, většinou neznámého stáří, a s nimi jazykové, hudební a taneční 
projevy a ustálené normy sociálních, zvláště generačních vztahů. Eva Večerková zpraco-
vala první souborný pohled na toto téma na základě individuální dlouholeté dokumen-
tační práce v terénu, zejména moravském, a ve spojení s bádáním v archivech, s detailní 
znalostí tištěných pramenů a literatury české a středoevropské provenience. Kniha nese 
pečeť autorky – emeritní pracovnice Etnografického ústavu Moravského zemského mu-
zea v Brně, která má zvláštní smysl pro objevy v terénu, pro srovnávání, pro zachycení 
detailu.

Slavení posvícení a hodů v českých zemích obsahuje už na první pohled mnoho lokálních 
variant blízkých i  velmi odlišných. Shromáždit a  interpretovat takové množství údajů, 
které spolunažívají v jednom celku v rozpětí od posvěcení kostela, zádušní mše, společné 
hostiny a tanec až po obřadní zabíjení zvířat a obyčejové právo mládeže, vyžaduje odva-
hu a nadhled, který Eva Večerková jako autorka šesti monografií (a stovek studií a kapitol 



146

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

v knihách) prokázala. Spočívá mj. v tom, že netypizuje ve všeobecné rovině, ale dobře 
identifikuje jevy lokální, ostrovní a mezinárodní povahy.

Struktura textu knihy sleduje hlavní stránky: Otevírá je kapitola nazvaná Posvícení, hody, 
krmáš s výkladem názvosloví a vztahů mezi historickým vývojem posvícení a barokních 
poutí. Cenné jsou citace středověkých autorů; autorka nalezla mj. Husův text k události 
posvěcení kostela. Úvodní kapitola dále představuje společné a odlišné prvky posvícen-
ské a hodové tradice (specifické sociální kontakty, hodování, taneční zábavy, dary lásky) 
i  jevy zaniklé (hry v kostky). Následující kapitoly tematizují a analyzují hlavní charakte-
ristiky české hodové tradice: posvícenské hostiny a výslužky, uctění zemřelých, obřad-
ní zabíjení zvířat, hodovou chasu, obchůzky a  průvody, zavádění dívek k  tzv. splátce, 
hodové máje. Prostřednictvím empirických výzkumů přináší Eva Večerková mj. podněty 
ke studiu teorie kulturní tradice, když dokládá, co vše vstupovalo do formování hodové 
tradice (církevní správa, obec a světská správa, úřední zákazy a jiná nařízení, revitalizační 
aktivity spolků, divadelní zpracování českého posvícení, aktivity osobností ad.). Tento 
přístup prolíná celou knihou, která prostřednictvím lokálních terénních údajů zachytila 
fáze rozvoje, útlumu, zániku a obnovy hodové tradice nebo jejich jednotlivých prvků na 
Moravě a v Čechách. 

Společné charakteristiky odkrývají velké téma hodů jako sociálního fenoménu. Kni-
ha ukazuje, že bezprostřední komunikace a  sociální zázemí patří ke stabilním znakům 
hodů. Prožití sváteční liturgie, hostina pro širší rodinu, taneční zábavy a jejich nepsaná 
pravidla chování, nahlížené v etnologické perspektivě, přinášejí data a východiska, která 
lze dál rozvíjet např. v sociologicky pojatých výzkumech. „Posvícení má v tomto ohledu 
dvojí rozměr, děje se úzce v  kolektivu rodiny a  příbuzenských návštěv při společném 
hodování, a  to je starobylý jedinečný příznak fenoménu posvícení, odehrává se také 
v širším společenství obce v rozmanitých projevech, ať úzce spjatých s tradicí místa, ať 
v rámci novodobých aktivit“ (Večerková, 2023: 32). Autorka dokládá rozpětí sociálních 
kontaktů od domácí sféry (obec a širší rodina, farníci, farář, světská reprezentace obce, 
chasa s právem vlády) po vnější svět kramářů, řemeslníků, muzikantů, písničkářů, žebráků 
ad. Další zajímavá témata představují v 21. století mládenci-borci, kteří o hodech veřejně 
prokazují odpovědnost, soutěživost, odvahu i fyzickou sílu, nebo mechanismus bezpro-
střední sociální kontroly rodiny a obce. 

V kategorii specifických společenských hodových jevů autorka poukázala na uctění ze-
mřelých v  tradici českých posvícení (tzv. zlatá hodinka, doložená také ve slovenských 
a německých zdrojích) nebo na obyčejové právo mládeže (tzv. stárkovská organizace), 
rozšířené v určitých oblastech Moravy. Jeho paralely nalezla v prostředí někdejšího ně-
meckého a charvátského osídlení na jižní Moravě. Za objevné lze považovat současné 
výzkumy rituálního zabíjení obětních zvířat v hodové tradici. Eva Večerková zdokumen-
tovala, že v moravském terénu se týká kohouta, kačera, berana a kozla a má mnoho pro-
měn: jednak reálné formy aktu se skutečným zvířetem (stínání berana, kradení kačera), 
jednak zástupné formy v divadelní scénce, v soutěžní či zábavní hře (stínání kohouta), 
jež se dostala také do některých scénických produkcí regionálních folklorních slavnos-
tí. Nese specifické jazykové projevy (ortelování zvířete, parodie, písně). Jen dlouhodobý 
terénní výzkum odhalí takové množství dobových lokálních forem a proměn rituálu. Au-
torka dokládá, jak tento zvláštní historický fenomén přežívá a přesahuje českou hodo-
vou tradici v dalších kontextech nadnárodní obřadní kultury (dožínkové, svatební). Tyto 



147

RE
CE

NZ
IE

Vě
ra

 F
ro

lc
ov

á

výsledky si zaslouží samostatné cizojazyčné publikace v plném rozsahu terénních zápisů 
včetně obrazové dokumentace.

Inspirativní kniha Evy Večerkové se zařazuje k základním dílům české etnologie 21. sto-
letí, postaveným na vlastním individuálním výzkumu v rozsáhlém terénním záběru a na 
konceptu detailní obsahové a  funkční analýzy lokálních a  regionálních forem. Autorka 
dospívá k závěrům, že základními prvky světské posvícenské slavnosti jsou hostiny v pří-
buzenském kruhu, rituální zabíjení obětních zvířat a projevy úcty k zemřelým předkům. 
Jedinečnost moravské posvícenské tradice spočívá v určitém kulturně prostorovém vý-
skytu specifických jevů, vázaných zejména se stárkovskou organizací svobodné mužské 
mládeže a  její pravomocí o hodech (stavění hodové máje, obchůzky a průvody stárků, 
taneční program pod májí). Autorka poukázala na různý kulturně-prostorový horizont 
a různou historickou retrospektivu jednotlivých jevů. Obě dimenze (historickou a geo-
grafickou) nahlíží v přesazích k německým, rakouským a slovenským sousedům a pone-
chává je otevřené dalším výzkumům. Bohužel však chybí cizojazyčný souhrn.  

Ačkoliv se česká a středoevropská etnologie ubírá i dalšími směry, zvláště v kolektivních 
projektech, přímá dokumentace současnosti a individuální tvořivost patří k nadčasovým 
základům. Dlouhodobý terénní výzkum a  získané reálie regionální povahy, sledované 
v českých a mezinárodních souvislostech, na své vypovídací hodnotě neztrácejí. Osobně 
i  proto si cením spolupráce muzejní a  akademické sféry. Představený historický směr 
etnologie, nahlížející svůj předmět prostřednictvím dobových lokálních a  regionálních 
dokladů a v přesazích času a prostoru, má v současné konkurenci směrů svoji perspekti-
vu: Přispívá k poznání vybraných konzervativních kulturních jevů, které prostřednictvím 
křesťanského kalendáře v různé míře žijí i dnes, sleduje kulturní vztahy v kontaktových 
oblastech, přispívá teorii kulturní identity, paměti a tradice. Přináší také podněty nebo 
kvalitativní data některým dalším směrům nebo oborům. Vedle zmíněné sociologie např. 
vysvětluje filologii významy a sémantické posuny některých slov (chasa), odkrývá rozdí-
ly v genezi prvků svátečního slovníku (pojmy šavle a fedro jako právní znaky vedoucího 
chasy). Publikace Evy Večerkové vyniká tím, že je prezentuje slovem i obrazem – fotodo-
kumentací historickou a zejména současnou. 

Uznání náleží nakladatelství Vyšehrad a paní redaktorce Marii Válkové († 2022). Její péčí 
navázala redakce na iniciativu Břetislava Daňka († 2011) a vytvořila ediční řadu věnova-
nou lidové obřadní kultuře, čítající osm svazků. Eva Večerková ji naplnila třemi knihami 
(Večerková, Frolcová, 2010; Večerková, 2016; Večerková, 2023). Mezi slovenskými od-
kazy jsou též citace prací jubilantky Kornélie Jakubíkové. Etnologická ediční řada Vy-
šehradu začínala v  československých podmínkách a  obsahuje některé středoevropské 
komparační materiály. Novou inspirací je kniha Evy Večerkové o hodech.

Referencie

Večerková, E., Frolcová, V. (2010). Evropské Vánoce v tradicích lidové kultury. Praha: Vyšehrad.
Večerková, E. (2016). Obyčeje a slavnosti v české lidové kultuře. Praha: Vyšehrad.
Večerková, E. (2023). Posvícení a hody v Čechách a na Moravě. Praha: Vyšehrad.



148

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

XXII. Valné zhromaždenie Národopisnej 
spoločnosti Slovenska

XXII. General assembly of the Ethnographic society of Slovakia

Lucia Ditmarová 

Kontakt / Contact
Mgr. Lucia Ditmarová, PhD., členka Národopisnej spoločnosti Slovenska, Bratislava, Slo-
venská republika, e-mail: ditmarova@gmail.com

Ako citovať / How to cite
Ditmarová, L. (2024). XXII. Valné zhromaždenie Národopisnej spoločnosti Slovenska. 
Etnologické rozpravy, 31(2), 148-153. 

25. – 26. apríla 2024 sa v Martine uskutočnilo 22. Valné zhromaždenie Národopisnej 
spoločnosti Slovenska (NSS). Súčasťou dvojdňového podujatia bola aj vedecká konferen-
cia Tradičná kultúra a inovácie z pohľadu etnológie: výskumné, muzeologické a terminologické 
otázky a  súvislosti. Hostiteľom a  spolupracujúcou inštitúciou podujatia bolo Slovenské 
národné múzeum – Etnografické múzeum v Martine.

Otvorenie a program 22. Valného zhromaždenia NSS

Rokovanie Valného zhromaždenia NSS otvorila a prítomných účastníkov privítala pred-
sedníčka NSS PhDr. Katarína Popelková, CSc. Za hostiteľa – Slovenské národné múzeum 
(SNM) účastníkov privítala PhDr. Hana Zelinová, PhD. a  zároveň priblížila prítomným 
stručnú históriu divadelnej opony autora K. V. Maška v divadelnej sále múzea, ktorá bola 
miestom rokovania. V mene Českej národopisnej spoločnosti pozdravil zhromaždenie jej 
predseda PhDr. Jiří Woitsch, PhD.

Rokovanie prebiehalo na základe jednomyseľne schváleného programu. Jeho bodmi bolo 
predstavenie činnosti a aktivít NSS v období 2021 – 2024, voľba komisií a predsedníctva 
spoločnosti, prijatie uznesení z rokovania, diskusno-prezentačný blok venovaný informá-
ciám o činnosti pracovnej skupiny UNESCO ICH NGO Forum i odovzdávanie Cien NSS.



149

SP
RÁ

VY
Lu

ci
a 

Di
tm

ar
ov

á

Správy o činnosti a hospodárení NSS

Správu o činnosti za obdobie 1. 4. 2021 – 24. 4. 20241 predniesla Katarína Popelková, 
predsedníčka NSS. Zhrnula ju do niekoľkých celkov, pričom sa sústredila na prácu samot-
ného výboru a základné oblasti činnosti NSS. Nimi boli v danom období: vydávanie ča-
sopisu Etnologické rozpravy a jeho prechod medzi plne elektronické internetové časopisy 
uplatňujúce princíp voľného prístupu; medzinárodná spolupráca s Českou národopisnou 
spoločnosťou a pracovnou skupinou ICH NGO Forum UNESCO; vydávanie publikácií; 
spolupráca s medzinárodným bienále ETNOFILM v Čadci; tvorba novej vizuálnej identi-
ty a rekonštrukcia webového sídla NSS. Súčasťou správy o činnosti bola aj prezentácia 
novej publikácie vydanej NSS – Etnológia v regiónoch 2. Nehmotné kultúrne dedičstvo 
v živote a tvorbe osobností z regiónov Slovenska (2024), ktorú predstavila jej editorka 
Zuzana Beňušková.

Správu o hospodárení Výboru NSS za obdobie 1. 4. 2021 – 24. 4. 2024 predniesla hos-
podárka NSS Dominika  Lešková. Ťažisko príjmov  tvorili členské príspevky a príjmy z pre-
daja  kníh vydaných NSS. Výdavky súviseli predovšetkým s vydávaním Etnologických roz-
práv a ich prechodom medzi elektronické internetové časopisy, s vytvorením originálnej 
vizuálnej identity NSS, so spoluprácou NSS na organizovaní festivalu ETNOFILM v Čad-
ci, s organizovaním konferencií a vydávaním publikácií.

Revíznu správu k hospodáreniu NSS za obdobie od mája 2021 do decembra 2023 podal 

1	 Kompletná správa o činnosti NSS za obdobie 1. 4. 2021 – 24. 4. 2024 je dostupná na webe NSS (pozri 
Popelková, 2024).

Obr. 1
Pohľad do rokovacej sály počas 22. Valného zhromaždenia NSS

Zdroj: archív SNM (foto: Tatiana Paučinová)



150

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

člen revíznej komisie Juraj Janto. V správe konštatoval, že neboli zistené žiadne pochy-
benia v hospodárení, doklady sú vedené systematicky v rámci zásad jednoduchého úč-
tovníctva.

Plénum  hlasovaním jednotlivo schválilo všetky prednesené správy bez ďalších pripomie-
nok.

Diskusno-prezentačný blok ICH NGO Forum UNESCO

Diskusno-prezentačný blok bol venovaný informáciám o činnosti medzinárodnej pracov-
nej skupiny UNESCO s názvom ICH NGO Forum, ktorej je NSS akreditovaným členom. 
Prezentovali ich členky NSS Ľubica Voľanská a Jana Ambrózová. Objasnili princípy činnos-
ti a základné výsledky tejto pracovnej skupiny v kontexte Dohovoru na ochranu prírod-
ného a kultúrneho dedičstva z roku 2003, pričom zdôraznili význam Reprezentatívneho 
zoznamu nehmotného kultúrneho dedičstva ľudstva ako jedného zo základných nástrojov 
Dohovoru. Priblížili pôsobenie NSS prostredníctvom ich osobnej účasti v platforme (on-
line zasadnutia, dotazníkové prieskumy, účasť na valných zhromaždeniach a pod.), pred-
stavili možnosti prípadnej finančnej medzinárodnej podpory na Slovensku pripravených 
projektov s témou živého dedičstva i svoje ďalšie odborné zámery v uvedenej oblasti. 
Tento blok vyvolal živú diskusiu a úvahy o možnosti zorganizovať na pôde NSS podujatie, 
ktoré by členstvu hlbšie priblížilo konkrétne etnologické, antropologické a muzeologické 
otázky zo širokej problematiky ochrany nehmotného, resp. živého dedičstva. 

Obr. 2
Katarína Popelková prezentuje aktivity NSS v rokoch 2021 – 2023.

Zdroj: archív SNM (foto: Tatiana Paučinová)



151

SP
RÁ

VY
Lu

ci
a 

Di
tm

ar
ov

á

Voľby a nové predsedníctvo NSS 2024 – 2027

Podstatnou súčasťou 22. Valného zhromaždenia NSS boli voľby predsedníčky, hospodár-
ky, výboru a revízorov. Kandidátka na predsedníčku Katarína Popelková predstavila svo-
ju víziu práce pre nasledujúce volebné obdobie, pričom okrem aktivít vyplývajúcich zo 
stanov Spoločnosti ako hlavné zámery zdôraznila dokončenie rekonštrukcie webstránky, 
riešenie koncepčných a organizačných otázok súvisiacich s vydávaním periodika NSS, 
rozvíjanie práce na mobilitnom projekte NSS, ktorý je súčasťou snáh o získavanie nových 
členov z radov mladých etnológov, antropológov a etnografických múzejníkov.

Po prezentácii kandidátky na predsedníčku nasledovali tajné voľby jednotlivých orgánov 
NSS, ktoré riadila a ich výsledky vyhlásila volebná komisia v zložení Soňa Gyárfáš Luthe-
rová a Juraj Zajonc. Vo funkčnom období, ktoré začalo plynúť od 1. 5. 2024, bude praco-
vať vedenie NSS v nasledovnom zložení:

Predsedníčka: PhDr. Katarína Popelková, CSc.;
Hospodárka: Mgr. Dominika Lešková;
Výbor: Mgr. Lucia Ditmarová, PhD., doc. PhDr. Anna Hlôšková, CSc., doc. PhDr. Katarína 
Koštialová, PhD., Mgr. Mária Mizeráková, Mgr. Zuzana Panczová, PhD., Mgr. Radovan 
Sýkora.

Ceny NSS za roky 2021 – 2023

Predsedníčka NSS Katarína Popelková a členka výboru Lucia Ditmarová vyhlásili a odo-
vzdali Ceny NSS za obdobie 2021 – 2023. Výbor Národopisnej spoločnosti Slovenska 

Obr. 3
Ľubica Voľanská a Jana Ambrózova informujú o pracovnej skupine  

ICH NGO Forum UNESCO.
Zdroj: archív SNM (foto: Tatiana Paučinová)



152

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

dostal od riadnych aj kolektívnych členov NSS spolu 22 nominácií na ocenenie odbor-
ných počinov za roky 2021 – 2023 v troch kategóriách: Cena Adama Prandu, Publikácia, 
Výstava/Expozícia/Film. Všetky podklady výbor overil a prerokoval v diskusii. Napokon 
o nich rozhodoval hlasovaním, z ktorého vzišlo deväť víťazov.2

Konferencia

Po záverečnej diskusii a prijatí uznesení bolo rokovanie podvečer 25. apríla 2024 ukon-
čené a členstvo i hostia sa venovali prehliadke Múzea Martina Benku a napokon spolo-
čenskému stretnutiu. Program  22. Valného zhromaždenia NSS pokračoval na druhý deň, 
26. apríla 2024, vedeckým podujatím. Konferencia s názvom Tradičná kultúra a inovácie 
z pohľadu etnológie: výskumné, muzeologické a terminologické otázky a súvislosti3 sa reali-
zovala v spolupráci s Ústavom etnológie a sociálnej antropológie SAV, v. v. i. (konkrétne 
s projektom VEGA 2/0051/22) a Slovenským národným múzeom v Martine.

Odznelo trinásť príspevkov slovenských a českých odborníčok a odborníkov. Venovali sa 
nielen terminologickým otázkam či možnostiam etnologického a antropologického štú-
dia dôsledkov procesu inovácie v rozličných oblastiach kultúry, napríklad v odeve, ľudo-
vom umení a domáckej výrobe, hygiene či nájomnom bývaní. Skúmali sa aj otázky spolo-
čenských, politických a ekonomických kontextov inovačného procesu (na príklade vývoja 

2	 Zoznam všetkých ocenených odborných počinov je dostupný na webe NSS (pozri Národopisná 
spoločnosť Slovenska, b. d.).

3	 Kompletný program konferencie je dostupný na webe NSS  (pozri Národopisná spoločnosť Slovenska, 
Slovenské národné múzeum v Martine, Ústav etnológie a sociálnej antropológie SAV, v. v. i., b. d.). 

Obr. 4
Katarína Popelková a Lucia Ditmarová odovzdávajú Cenu NSS Jurajovi Jantovi.

Zdroj: archív SNM (foto: Tatiana Paučinová)

https://nss.sav.sk/wp-content/uploads/Ceny-NSS-2021-2023.pdf


153

SP
RÁ

VY
Lu

ci
a 

Di
tm

ar
ov

á

slovenských minorít v 19. a 20. storočí v južnej Európe; na príklade manipulácie s prv-
kami ľudovej kultúry aktérmi diktátorských politických režimov 20. storočia; na príkla-
de úlohy nehmotného dedičstva v procesoch integrácie žien odídených z Ukrajiny pred 
vojnovým konfliktom a žijúcich v súčasnosti na Slovensku). Autorky a autori príspevkov 
mapovali možnosť reflexie procesu inovácií vo sfére  inštitucionálnej ochrany kultúrneho 
dedičstva, ako aj v etnografickej muzeálnej a výstavnej činnosti. Prezentované príklady 
otvorili mnohé otázky bezprostredne po odznení každého príspevku a spoločnej pracov-
nej debate k téme inovácií bola venovaná aj samostatná záverečná časť konferencie.

Referencie

Národopisná spoločnosť Slovenska, Slovenské národné múzeum v Martine, Ústav etnológie 
a sociálnej antropológie SAV, v. v. i. (b. d.). Tradičná kultúra a inovácie z pohľadu etnológie: 
výskumné, muzeologické a terminologické otázky a súvislosti pri príležitosti XXII. Valného 
zhromaždenia Národopisnej spoločnosti Slovenska. Národopisná spoločnosť Slovenska. 
Získané 2.8.2023, z https://nss.sav.sk/wp-content/uploads/Program-konferencie_
Inovacie_26.-april-2024_SNM-Martin.pdf 

Národopisná spoločnosť Slovenska. (b. d.). Ceny Národopisnej spoločnosti Slovenska za obdobie 
rokov 2021 – 2023. Získané 2.8.2023, z https://nss.sav.sk/wp-content/uploads/Ceny-
NSS-2021-2023.pdf 

Popelková, K. (25.4.2024). Správa o činnosti Národopisnej spoločnosti Slovenska (NSS) za roky 
2021 – 2024. Národopisná spoločnosť Slovenska. Získané 2.8.2023, z https://nss.sav.sk/
wp-content/uploads/Sprava-o-cinnosti-NSS-za-obdobie-2021-2024.pdf 

Obr. 5
Juraj Zajonc otvára konferenciu úvodným príspevkom.

Zdroj: archív SNM (foto: Tatiana Paučinová)

https://nss.sav.sk/wp-content/uploads/Program-konferencie_Inovacie_26.-april-2024_SNM-Martin.pdf
https://nss.sav.sk/wp-content/uploads/Program-konferencie_Inovacie_26.-april-2024_SNM-Martin.pdf
https://nss.sav.sk/wp-content/uploads/Ceny-NSS-2021-2023.pdf
https://nss.sav.sk/wp-content/uploads/Ceny-NSS-2021-2023.pdf
https://nss.sav.sk/wp-content/uploads/Sprava-o-cinnosti-NSS-za-obdobie-2021-2024.pdf
https://nss.sav.sk/wp-content/uploads/Sprava-o-cinnosti-NSS-za-obdobie-2021-2024.pdf


154

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Celoslovenské kolo Študentskej  
vedeckej a odbornej konferencie  

v odbore etnológia 2024

National round of the 'Student scientific and professional 
conference' in ethnology 2024

Roman Hajostek 

Kontakt / Contact
Roman Hajostek, študent Oddelenia etnológie, Ústav manažmentu kultúry a turizmu, 
kulturológie a etnológie, Filozofická fakulta, Univerzita Konštantína Filozofa v Nitre, Štefá-
nikova 67, 949 74 Nitra, Slovenská republika: roman.hajostek@student.ukf.sk

Ako citovať / How to cite
Hajostek, R. (2024). Celoslovenské kolo Študentskej vedeckej a odbornej konferencie 
v odbore etnológia 2024. Etnologické rozpravy, 31(2), 154-156. 

Dňa 14. mája 2024 Oddelenie etnológie Ústavu manažmentu kultúry a turizmu, kultu-
rológie a etnológie Filozofickej fakulty Univerzity Konštantína Filozofa v Nitre (ďalej len 
Oddelenie etnológie ÚMKTKE) hostilo celoslovenské kolo ŠVOČ v odbore etnológia. Na 
podujatí, ktoré organizačne zaštítili doc. PhDr. Ivana Kontriková Šusteková, PhD. a doc. 
Mgr. Jana Ambrózová, PhD., sa zúčastnili študentky a študentky troch univerzitných pra-
covísk, aby predstavili výsledky svojich výskumov z oblasti etnológie, folkloristiky či kul-
túrnej antropológie. Členmi hodnotiacej komisie boli doc. PhDr. Hana Hlôšková, CSc. 
– zástupkyňa Národopisnej spoločnosti Slovenska, prof. PhDr. Zuzana Beňušková, CSc. 
z Oddelenia etnológie ÚMKTKE v Nitre, doc. PhDr. Marwan Al-Absi, CSc. z Katedry etno- 
lógie a mimoeurópskych štúdií FF UCM v Trnave a Mgr. Dominika Lešková z Katedry ar-
cheológie a kultúrnej antropológie FiF UK v Bratislave.

Podujatie otvorila a účastníkov privítala doc. PhDr. Ivana Kontriková Šusteková, PhD., kto-
rá následne odovzdala slovo dekanovi Filozofickej fakulty UKF v Nitre prof. PhDr. Marti-
novi Hetényimu, PhD. Po ňom sa zúčastneným prihovorila PhDr. Michala Fúsková, PhD., 
zástupkyňa riaditeľa Ústavu manažmentu kultúry a turizmu, kulturológie a etnológie. 

Samotná študentská konferencia bola rozdelená do dvoch prednáškových blokov. Ako 
prvá svoju prácu s názvom Výskum rodinnej piesňovej tradície v súčasnosti: na príklade ro-
diny Jenčovej z obce Víťaz predstavila Júlia Galdunová, študentka 3. ročníka hosťujúceho 



155

SP
RÁ

VY
Ro

m
an

 H
aj

os
te

k

pracoviska. Poukázala na špecifiká výskumu piesňovej tradície v rodine speváčky Heleny 
Jenčovej st. a na bohatstvo jej piesňového repertoáru. Nasledovala prezentácia Rodina 
a  príbuzenstvo (vo vybranej lokalite Batizovce) Barbory Janíčkovej, študentky 2. ročníka 
z FiF UK v Bratislave, v ktorej sa zamerala na zloženie a štruktúru rodiny, rodinné a prí-
buzenské vzťahy, ale aj na príbuzenskú terminológiu. Ako posledný z prvej sekcie prezen-
toval príspevok Jakub Plecho, študent 3. ročníka FF UCM v Trnave. Predstavil sa s témou 
Detviansky drevený kríž ako symbol lokálnej identity, pričom sa pokúsil objasniť význam 
a funkciu týchto artefaktov pre lokálne spoločenstvo v minulosti a súčasnosti.

Po diskusii a krátkej prestávke nasledoval ďalší blok prednášok, ktorý otvorila  Karin Klin-
ková, študentka FF UKF v Nitre, s názvom Vývinové premeny sukne v ženskom sviatočnom 
odeve v Pukanci v 2. polovici 19. storočia a začiatkom 20. storočia. Zamerala sa na zmeny 
danej odevnej súčasti v kontexte dobovej módy a lokálnej tradície. Ako ďalšia prednáša-
júca sa predstavila Natália Lištiaková, študentka 2. ročníka z Bratislavy. V práci Kooperácia 
a reciprocita v lokálnom spoločenstve na príklade kultúrneho života, spolkov, susedských 
a  rodinných skupín a  ich recipročných vzťahov poukázala na formy spolupráce v obci 
Batizovce. Študent 3. ročníka nitrianskeho pracoviska Gabriel Jankech sa v  príspevku 
Tradičná ansámblová hudba vo Vysokej nad Kysucou zameral na gajdošské zoskupenia 
a gajdošov a židovskú hudbu ako neodmysliteľnú súčasť kultúrno-spoločenského života 
v obci v minulosti. Ako posledná sa predstavila študentka 2. ročníka etnológie z Bratisla-
vy Zuzana Štefunková s príspevkom Rozdelenie domácich prác v domácnostiach lesbických 
párov. Skúmala reflexiu stereotypných rodových rolí a rozdeľovanie úloh v dvoch domác-
nostiach lesbických párov. 

Po podnetnej diskusii nasledovala filmová projekcia krátkych filmov študentiek Oddele-
nia etnológie z Nitry s názvom Veľká noc trikrát inak. Kým sa odborná komisia radila o toh-
toročných laureátkach a laureátoch celoslovenskej ŠVOK v odbore etnológia, prítomní si 
mohli pozrieť tri filmové výstupy praktickej výučby prof. PhDr. Zuzany Beňuškovej, CSc. 
zameranej na audiovizuálne dokumentačné techniky. Karin Klinková, Alexandra Bachle-
dová a Sabina Danišová v nich predstavili svoj pohľad na veľkonočné tradície v Pukanci, 
Lendaku a Boleráze.

Obr. 1
Účastníčky a účastníci celoslovenského kola ŠVOK spolu s hodnotiacou komisiou

Zdroj: osobný archív J. Ambrózovej



156

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Hodnotiaca komisia napokon udelila ocenenie laureát celoslovenského kola ŠVOK v odbore 
etnológia za rok 2024 nasledujúcim súťažiacim:

•	 Barbora Janíčková (Katedra archeológie a kultúrnej antropológie FiF UK v Brati-
slave) za prácu Rodina a príbuzenstvo (vo vybranej lokalite Batizovce) (školiteľ Mgr. 
Michal Uhrin, PhD.);

•	 Karin Klinková (Oddelenie etnológie ÚMKTKE FF UKF v Nitre) za prácu Vývinové 
premeny sukne v ženskom sviatočnom odeve v Pukanci v 2. polovici 19. a začiatkom 
20. storočia (školiteľka doc. PhDr. Ivana Kontriková Šusteková, PhD.);

•	 Jakub Plecho (Katedra etnológie a mimoeurópskych štúdií FF UCM v Trnave) za 
prácu Detviansky drevený kríž ako symbol lokálnej identity (školiteľ doc. PhDr. Martin 
Priečko, PhD.).

Udelená bola aj Cena Národopisnej spoločnosti Slovenska, ktorú si z rúk doc. PhDr. Hany 
Hlôškovej, CSc. prevzal Gabriel Jankech (Oddelenie etnológie ÚMKTKE FF UKF v Nitre) 
za prácu Tradičná ansámblová hudba vo Vysokej nad Kysucou (školiteľ prof. PaedDr. Bernard 
Garaj, CSc.).

Tak ako každoročne sa udeľovala aj Cena Mojmíra Benžu. Zakladateľ tejto tradície, PhDr. 
Mojmír Benža, PhD., sa ju rozhodol udeliť Barbore Janíčkovej za jej precízny prístup k vý-
skumu takej zložitej problematiky, akou je rodina, príbuzenstvo, rodinné a príbuzenské 
vzťahy. Cenu ocenenej študentke odovzdala v zastúpení doc. PhDr. Hana Hlôšková, CSc.

Všetkým oceneným srdečne blahoželáme a  prajeme mnoho úspechov v  ich ďalšej vedeckej 
a  odbornej činnosti. Na záver treba len dodať, že budúcoročné celoslovenské kolo ŠVOK 
v odbore etnológia bude hostiť Katedra archeológie a kultúrnej antropológie FiF UK v Bratislave.

Obr. 2
Ocenené študentky a ocenení študenti

Zdroj: osobný archív J. Ambrózovej



157

SP
RÁ

VY
Ha

na
 H

lô
šk

ov
á

Stretnutie na Veľkej Javorine 2024 –  
na dvakrát...

Meeting at Veľká Javorina 2024 – twice over...

Hana Hlôšková 

Kontakt / Contact
doc. PhDr. Hana Hlôšková, CSc., emeritná pracovníčka, Ústav etnológie a sociálnej antro-
pológie SAV, v. v. i., Klemensova 19, 813 64 Bratislava, Slovenská republika, e-mail: anna.
hloskova@savba.sk

Ako citovať / How to cite
Hlôšková, H. (2024). Stretnutie na Veľkej Javorine 2024 – na dvakrát.... Etnologické roz-
pravy, 31(2), 157-158. 

7. stretnutie  členstiev Českej národopisnej spoločnosti (ČNS) a Národopisnej spoločnosti Slo-
venska (NSS)  na Veľkej Javorine sme naplánovali na sobotu 14. septembra 2024. Ako sa termín 
blížil, predpoveď počasia neveštila nič dobré. Napriek tomu zopár z nás bolo odhodlaných  vy-
štartovať už v piatok a večer stráviť v moravskej obci Strání, v rodisku nášho kolegu a kamaráta – 
Pavla Popelku. Predpoveď počasia sa naplnila vrchovatou mierou – prívalové dažde, silný vietor, 
a tak sme postupne zo slovenskej strany všetci prihlásení rezignovali. Nevzdal sa Jirka Woitsch, 
predseda ČNS, ktorý – dokonca aj so synom – v sobotu za mimoriadne náročných podmienok 
vyšli na vrchol Veľkej Javoriny. Boli tam jediní... Vydýchla som si úľavou, keď mi potom napísali, 
že sú v teple. Tradícia sa teda neprerušila. Postupne sa viacerí dožadovali náhradného termínu 
a  ten pripadol na sobotu 26. októbra 2024 s  možnosťou stráviť piatkový večer plánovaným 
posedením a nocľahom v príjemnom penzióne Zámeček v Strání. Bolo nám dobre, no boli sme 
zvedaví, či a s kým sa v sobotu stretneme na vrchu Javoriny. Počasie nás tento krát nezaskočilo 
– i keď bolo chladno a fúkal vietor, o 12:00 na vrchole Javoriny ČNS zastúpili Helena Beránková, 
Jana Pospíšilová, Pavel Popelka, Miroslav Válka a Klára Binderová s rodinou, NSS Zuzana Be-
ňušková, Hana Hlôšková a Helena Bakaljarová. Ako tradične sme odovzdali pozdravy kolegýň 
a kolegov, ktorí sa na stretnutí nemohli zúčastniť, zaspievali sme naše hymny a pripili si na stále 
výborné pracovné i priateľské vzťahy.

Ubezpečili sme sa, že aj v roku 2025 zopakujeme tento model stretnutia, o termíne ktorého bu-
deme naše členstvá informovať v dostatočnom predstihu.



158

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Účastníci stretnutia na vrchole Veľkej Javoriny; foto: J. Jurka
Zdroj: osobný archív M. Válku



159

SP
RÁ

VY
Zu

za
na

 J
ur

čo
vá

Ocenenie pre PhDr. Gabrielu Habáňovú

Award for PhDr. Gabriela Habáňová

Zuzana Jurčová 

Kontakt / Contact
PhDr. Zuzana Jurčová, Ružomberok, Slovenská republika, e-mail: zuzka.liptayova@seznam.cz

Ako citovať / How to cite
Jurčová, Z. (2024). Ocenenie pre PhDr. Gabrielu Habáňovú. Etnologické rozpravy, 31(2), 
159-160. 

Pri príležitosti Medzinárodného dňa pamiatok a historických sídiel, ktorý si pripomína-
me dňa 18. apríla, Pamiatkový úrad Slovenskej republiky (PÚ SR) každoročne udeľuje 
Cenu Alžbety Güntherovej-Mayerovej. Ocenenie nesie meno zakladajúcej osobnosti bá-
dania o výtvarnom umení na Slovensku a významnej historičky umenia Alžbety Günthe-
rovej-Mayerovej (1905 – 1973). Cena Alžbety Güntherovej-Mayerovej je symbolickým 
uznaním dlhoročného úsilia jednotlivcov pôsobiacich v oblasti ochrany a popularizácie 
pamiatkového fondu a prezentácie jeho hodnôt širšej verejnosti.

Spomedzi šestnástich nominovaných osobností prestížne ocenenie v roku 2024 puto-
valo do rúk etnologičky Gabriely Habáňovej, archeológa Petra Baxu a architekta Jaroslava 
Liptaya. Slávnostné odovzdávanie cien sa uskutočnilo 23. apríla 2024 v koncertnej sále 
Nitrianskej galérie na Župnom námestí v Nitre, ceny odovzdal generálny riaditeľ Pamiat-
kového úradu Slovenskej republiky Pavol Ižvolt.

Obr. 1
Cenu odovzdáva generálny 
riaditeľ Pamiatkového úradu SR 
Pavol Ižvolt
Zdroj: Pamiatkový úrad SR (foto: 
J. Šipöcz)



160

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

Po šestnástich rokoch pristúpil pamiatkový úrad k zmene podoby samotnej ceny. Dopo-
siaľ používanú repliku okrídlenej anjelskej hlavičky z hlavného oltára z rímsko-katolícke-
ho Kostola Nájdenia sv. Kríža v Hrani, ktorú podľa originálu z dielne Dionýza Reissmayera 
z pol. 18. stor. vyhotovovali oblastné reštaurátorské ateliéry v Levoči, nahradila cínová 
plaketa s portrétom Alžbety Güntherovej-Mayerovej. Autorom návrhu a zhotoviteľom je 
akademický maliar Jozef Hrvoľ.

PhDr. Gabriela Habáňová  (*1955) – slovenská etnologička a  pamiatkarka. Dlhoročná 
pracovníčka Krajského pamiatkového ústavu (neskôr úradu) v  Bratislave. Venovala sa 
monitorovaniu pamiatkového fondu, najmä v oblasti ľudovej architektúry, spracovaniu 
odborných podkladov pre vyhlasovanie objektov za národné kultúrne pamiatky a  ako 
metodička aj usmerňovaniu ochrany a obnovy tohto druhu pamiatok. V ostatnom de-
saťročí sa na Krajskom pamiatkovom úrade Bratislava venovala náročným a úspešným 
revitalizáciám industriálnej architektúry napr. pivovaru Stein, pradiarni v  areáli bývalej 
cvernovej továrne na Svätoplukovej či teplárni na Čulenovej ulici v Bratislave. Vysoko 
cenená je aj jej vedecká a publikačná činnosť.

Obr. 2
Cínová plaketa s portrétom 
Alžbety Güntherovej-Mayerovej
Zdroj: Pamiatkový úrad SR (foto: 
J. Šipöcz)

Obr. 3
Ocenená Gabriela Habáňová
Zdroj: Pamiatkový úrad SR (foto: 
J. Šipöcz)



161

SP
RÁ

VY
Iv

et
a 

Št
ef

an
ov

ič
ov

á

Ethnology without borders 2024 – 
medzinárodná študentská konferencia

Ethnology without borders 2024 – International student conference

Iveta Štefanovičová 

Kontakt / Contact
Mgr. Iveta Štefanovičová, Ústav etnológie a sociálnej antropológie SAV, v. v. i., Klemensova 
19, 811 08 Bratislava, Slovenská republika, e-mail: iveta.stefanovicova@savba.sk

ORCID            https://orcid.org/0009-0008-2871-1062

Ako citovať / How to cite
Štefanovičová, I. (2024). Ethnology without borders 2024 – medzinárodná študentská 
konferencia. Etnologické rozpravy, 31(2), 161-164. 

Tradícia medzinárodnej študentskej konferencie Ethnology without borders pokračovala aj 
v tomto roku, keď sa v dňoch 11. – 13. septembra vrátila naspäť do Bratislavy, tentoraz 
s témou Ethnology at the time of change. Konferencia sa konala v priestoroch Filozofickej 
fakulty Univerzity Komenského v Bratislave pod záštitou Katedry archeológie a kultúr-
nej antropológie, Ústavu etnológie a sociálnej antropológie Slovenskej akadémie vied, 
Národného osvetového centra a Malokarpatského osvetového strediska. Uskutočnila sa 
s  finančnou podporou grantov VEGA 1/0203/23 Morálne hodnotenia národných, et-
nických a náboženských skupín v situácii ohrozenia, VEGA 2/0053/22 Medzigeneračné 
vzťahy v rodine a v komunite: etnologická perspektíva a Európskeho fondu regionálneho 
rozvoja Heritage SK-AT 305021Q922 Kultúrno-kreatívne oživenie tradícií.

Hlavnými účastníkmi boli študenti magisterských a doktorandských programov, predo-
všetkým z krajín V4, no privítali sme aj prezentujúcich zo vzdialenejších krajín, a taktiež 
dlhoročných odborníkov na poli etnológie a  kultúrnej antropológie. Cieľom konferen-
cie bolo poskytnúť platformu na analyzovanie a prediskutovanie úlohy a povahy etno-
grafického výskumu v práci mladých vedcov v kontexte súčasných prístupov, a úvahám 
o neustále sa meniacom prostredí, ktoré si vyžaduje inovácie, nové pohľady a nápady. 
Konferencia tak ponúkla pestrú paletu príspevkov bez tematických obmedzení, čo umož-
nilo účastníkom predstaviť svoje výskumy z  rozličných oblastí etnológie a  príbuzných 
disciplín, čím znova splnila svoje primárne posolstvo, ktorým je vytvárať priestor najmä 
pre študentov, aby si vyskúšali prezentovať svoje výskumy, získali tak cennú spätnú väz-

https://orcid.org/0000-0002-1809-8283
https://orcid.org/0000-0002-3232-1445


162

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

bu a rozvíjali svoje prezentačné zručnosti v bezpečnom a podporujúcom akademickom 
prostredí. 

Konferenciu otvoril uvítací príhovor dekana Filozofickej fakulty prof. Mgr. Mariána 
Zouhara, PhD., vedúcej Katedry archeológie a kultúrnej antropológie doc. RNDr. Tatiany 
Bužekovej, PhD. a organizátorov.  Úvodný blok odštartoval príspevkom Lucie Bistárovej, 
ktorá prostredníctvom prípadovej štúdie Slovakiany predstavila transformácie etnogra-
fického výskumu v dôsledku digitalizácie. Nasledujúci príspevok predniesol Maximiliano 
Albornoz Torres, ktorý sa zameral na prácu Lévi-Straussa a analyzoval štrukturalizmus 
v kontexte antropologických teórií relevantných pre 21. storočie. Ďalší príspevok, kto-
rého autorom bol Bartłomiej Puch, skúmal mestské parky a procesy ich vzniku a vývoja. 
Prvý blok uzatvoril Bahdan Serdziuk, ktorý účastníkov oboznámil s obnovou nábožen-
ských praktík v post-socialistickom Bielorusku.

Poobedňajší blok otvorila Kusanagi Yuri, ktorá v rámci svojho príspevku riešila otázku, 
ako sa menia pohrebné zvyklosti šintoizmu na ostrove Mikura. Následne pokračova-
la Boglárka Vancsa, ktorá sa zaoberala vzťahmi medzi lekárom a miestnou komunitou  
v 20. storočí. Nasledoval príspevok Bulcsú Kelemen o užívateľoch drog a večierkoch v ne-
špecifikovanom malom transylvánskom meste. Tému podobného charakteru predstavi-
la aj Rahel Vermes, ktorá sa venovala fenoménu psychedelickej renesancie 21. storočia 
vrátane právnych otázok spojených s výskumom rekreačných užívateľov týchto látok. 
Záverečný príspevok dňa predniesla Barbora Siváčková, ktorá sa zaoberala prejavom ne-
potizmu v biomedicínskych inštitúciách. 

Po skončení poobedňajšieho bloku bol pre účastníkov pripravený večerný program. Prvý 
deň konferencie zakončil swingový tanečný večer v Dome Albrechtovcov. Tančiareň po-
skytla príležitosť na neformálne stretnutie účastníkov, pokračovanie plodných diskusií 
o skúmaných témach, ale aj na zábavu a nadväzovanie nových kontaktov.

Druhý deň konferencie otvorila doc. Mgr. Helena Tužinská, PhD. ako hlavná rečníčka 
s príspevkom Borders in Language: Communicative Space as a Tool, v ktorom sa zaoberala 
hranicami v jazyku, ktoré môžu byť rovnako hmatateľné ako tie geografické a tomu, ako 
sa tieto hranice vytvárajú a udržiavajú. Následne prezentoval svoj výskum Zente Kiss, 
ktorý predstavil problematiku pozvánok na plesy v 19. storočí. Ďalší príspevok od Amal 
Paterczyk sa venoval liberálnemu islamu v Nemecku s akcentom na náboženskú reformu 
a vzťah so štátom. Ako ďalšia vystúpila Anna Naderi, ktorá prezentovala svoj výskum Ba-
hájskeho spoločenstva v maďarskom Városmajori. 

Poobede otvorila druhý blok Gabriella Vámos, ktorej príspevok bol venovaný kritic-
kému posúdeniu fenoménu robotníckeho folklóru, typického pre obdobie socializmu. 
Blok pokračoval prezentáciou Nino Natroshvili, ktorá priblížila úlohu skupinových roz-
hovorov pri výskume kolektívnej pamäti. V nasledujúcom príspevku Mariia Kazmyrchuk 
analyzovala vplyv empatie na štúdium adaptácie ukrajinských utečencov na Slovensku. 
Nasledujúca prezentácia Sáry Szabó  sa zamerala na spojitosť medzi obrazom „dobrej 
matky“ a  postavením miestnych profesionálov na starostlivosť o  deti. Predposledný 
príspevok dňa, ktorý predniesla Blanka Ruzicska, sa venoval fenoménu záchrany potra-
vín v kontexte vybraných newyorských komunít. Posledný príspevok Gergő Berta ana-
lyzoval zmeny na trhu s bývaním, konkrétne časový rozmer krátkodobých prenájmov. 

Aj v tento deň bol pre účastníkov prichystaný večerný program. Pôvodne plánovaná pre-



163

SP
RÁ

VY
Iv

et
a 

Št
ef

an
ov

ič
ov

á

hliadka mesta však musela byť z dôvodu nepriaznivého počasia zrušená. Namiesto toho 
organizátori rýchlo zareagovali a zabezpečili alternatívny program – spoločenský večer, 
počas ktorého sa účastníci mohli znova stretnúť na neformálnom posedení a pokračovať 
v diskusiách a prehlbovaní vzájomných vzťahov. 

Posledný deň konferencie sa začal posterovou sekciou, kde svoj poster predstavili Marti-
na Vargová a Martina Dočolomanská z Malokarpatského osvetového strediska, ktoré pri-
blížili problematiku digitalizácie kultúrneho dedičstva v rámci ich inštitúcie. Ranný blok 
I otvorila trojica autorov Jozef Kubát, Jan Haken a Tereza Kroužková, ktorí sa venovali 
problematike antropologického výskumu spomienkových akcií nadväzujúcich na tragickú 
udalosť, ktorá sa odohrala na Karlovej Univerzite koncom minulého roka. Ďalšou prezen-
tujúcou bola Katarína Babčáková, ktorá predstavila záchranný terénny výskum tanečnej 
tradície a jeho prínos pre aplikovanú etnochoreológiu a tanečnú antropológiu. Nasledo-
vala Ágnes Eitler s predstavením výziev terénneho výskumu miestnych tradícií na maďar-
skom vidieku. Ďalšia prezentácia Algirmaa Tumenjargala bola venovaná etnografickým 
výzvam spojeným so štúdiom pamäti predkov v Kurultaji. Nasledujúci príspevok Grety 
Rauleac a Cateriny Spadoni sa prostredníctvom kolaboratívnej autoetnografie venoval 
zmenám vidieckej krajiny. Nakoniec sa Trime Halili vo svojej prezentácii zaoberala apliko-
vanou antropológiou a aktivizmom v kontexte autonómie a sociokultúrnych dynamík na 
Balkáne a mimo neho. 

Súčasne prebiehal aj ranný blok II. Ten sa začal príspevkom Judit Gyöngyösi, v ktorom 
sa venovala problematike protirečenia v politickej agende Fideszu, týkajúcej sa migrácie 
a reality prijímania neeurópskych pracovníkov. Laura Aljundi hovorila o pocite prísluš-
nosti v exile, pričom skúmala kolektívnu pamäť sýrskej umeleckej komunity v Berlíne. 
Diana Vallejo Robalino predstavila úvahy o priestorovej manifestácii neoliberalizmu v po-
pulárnych štvrtiach Guayaquilu v Ekvádore. Predposledný príspevok predniesol Barabás 
Oláh, ktorý predstavil úlohu skandovania a urážok v kultúre futbalových fanúšikov. Záver 
bloku patril Marošovi Ondrejkovi, ktorý sa zameral na epistemickú bezpečnosť a formo-
vanie identity LGBTQ+ osôb.

Po prestávke nasledovala pútavá panelová diskusia venovaná aplikovanej sociálnej vede 
a výzvam, ktoré prináša. Cieľom diskusie bolo preklenúť priepasť medzi teóriou a praxou. 
Na diskusiu prijali pozvanie traja hostia – Mgr. Soňa Gyárfáš Lutherová, PhD. z ÚESA 
SAV venujúca sa výskumu tvorby identít, rodiny, individuálnej a sociálnej pamäti, využitiu 
inovatívnych a reflexívnych vedeckých metód a popularizácii vedy, Mgr. Andrej Belák, 
PhD. z ÚESA SAV zaoberajúci sa medicínskou antropológiou, príčinou nerovností v zdra-
ví medzi vylúčenými Rómami na Slovensku a vplyvom mocenských štruktúr a Mgr. Radka 
Vicenová, PhD. zo SNSLP pracujúca na analytických a výskumných projektoch zamera-
ných na dodržiavanie ľudských práv na Slovensku. Diskutovalo sa o ich profesionálnych 
a osobných skúsenostiach a motiváciách, ako aj o rozmanitosti aplikovaného sociálneho 
výskumu. Hostia sa podelili o svoje skúsenosti z terénneho výskumu a na záver zodpo-
vedali otázky z publika. Po skončení diskusie nasledovalo aj v posledný deň neformálne 
stretnutie účastníkov plné pozitívnych ohlasov na končiacu sa konferenciu. 

Ethnology without borders 2024 bola výnimočná konferencia nielen kvôli rozmanitos-
ti tém, ale aj kvôli podpornej atmosfére, ktorú vytvorila pre začínajúcich výskumníkov. 
Záverom možno konštatovať, že konferencia splnila všetky očakávania a výrazne prispe-
la k osobnému i odbornému rastu všetkých účastníkov. Študenti mali možnosť nielen 



164

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

prezentovať svoje výskumy, ale aj viesť plodné diskusie, kde si navzájom kládli otázky 
a komentovali prácu svojich kolegov, čím vytvárali konštruktívnu a pozitívnu atmosfé-
ru. Konferencia taktiež ukázala, aký dôležitý je dialóg medzi študentmi z rôznych krajín 
a disciplín, čo prispieva k rozvoju interdisciplinárnej spolupráce a posilneniu medzinárod-
ných vedeckých vzťahov.



165

SP
RÁ

VY
M

ic
ha

l U
hr

in

Konferencia The agency of the dead  
in the lives of individuals: Experience  

and conceptualisation

Conference The agency of the dead in the lives of individuals:  
Experience and conceptualisation

Michal Uhrin 

Kontakt / Contact
Mgr. Michal Uhrin, PhD., Katedra archeológie a kultúrnej antropológie, Filozofická fakulta, 
Univerzita Komenského v Bratislave, Gondova 2, 811 02 Bratislava, Slovenská republika, 
e-mail: michal.uhrin@uniba.sk

ORCID            https://orcid.org/0000-0002-8062-5785

Ako citovať / How to cite
Uhrin, M. (2024). Konferencia The agency of the dead in the lives of individuals: Expe-
rience and conceptualisation. Etnologické rozpravy, 31(2), 165-166. 

V  dňoch 30. augusta až 1. septembra sa v  Ľubľane na Filozofickej fakulte Univerzity 
v  Ľubľane konala medzinárodná  interdisciplinárna konferencia The agency of the dead  
in the lives of individuals: Experience and conceptualisation. Konferencia bola organizovaná 
v rámci ERC (European research council) projektu The Roles of the Agency of the Dead in the 
Lives of Individuals in Contemporary Society (DEAGENCY, ERC – 101095729)1 a v spoluprá-
ci s Katedrou etnológie a kultúrnej antropológie Filozofickej fakulty Univerzity v Ľubľane. 

Cieľom konferencie bolo poskytnúť miesto pre diskusiu bádateľov z rozmanitých odbo-
rov. Konferencia bola vymedzená tematicky, a nie bádateľskou príslušnosťou k odboru. 
Témy spojené so smrťou a mŕtvymi sú skúmané už od svojich počiatkov z interdiscipli-
nárnej perspektívy. Tieto témy predstavujú nesmierne komplexné a multidimenzionálne 
výskumné oblasti, ktoré nie je možné pokryť len jednou teoretickou či metodologickou 

1	 Webstránka projektu: https://erc-deagency.eu/ 

https://erc-deagency.eu/
https://orcid.org/0000-0002-1809-8283
https://orcid.org/0000-0002-3232-1445


166

ET
NO

LO
GI

CK
É 

RO
ZP

RA
VY

2/
20

24

perspektívou jednej vednej disciplíny. Preto už zo svojej podstaty tieto výskumné oblasti 
priam vyzývajú k interdisciplinarite.

Na konferencii v Ľubľane sa stretli odborníci z oblasti folkloristiky, etnológie, kultúrnej 
a sociálnej antropológie, sociológie, archeológie a histórie, thanatológie a mnohí ďalší bá-
datelia, ktorých spája záujem o problematiku smrti a úlohy zosnulých v súčasnej spoloč-
nosti.2 Cieľom konferencie bolo diskutovať o tom, ako jednotlivci v súčasnej spoločnosti 
vnímajú smrť a zosnulých a ako sociokultúrne formované predstavy o smrti a zosnulých 
ovplyvňujú ich životy. Tri dni zaujímavých príspevkov priniesli množstvo podnetov pre 
stimulujúce diskusie na tému smrti a úlohy zosnulých v životoch jednotlivcov v súčasnej 
spoločnosti. 

Konferencia The agency of the dead in the lives of individuals: Experience and conceptualisa-
tion bola prvá zo série medzinárodných konferencií, ktoré sa konajú každý rok v letných 
mesiacoch v rámci spomínaného ERC projektu. Druhá zo série štyroch medzinárodných 
a interdisciplinárnych konferencií sa bude konať 2. – 4. júla v roku 2025 v Ľubľane a po-
nesie názov The agency of the dead in the lives of individuals: Reasons, triggers, and contexts.3

2	 Program konferencie je dostupný na: https://www.ff.uni-lj.si/sites/default/files/documents/
DEAGENCY%20Conference%20Programme_0.pdf 

3	 Prihlasovanie na konferenciu je možné cez nasledujúci link: https://forms.office.com/pages/

https://www.ff.uni-lj.si/sites/default/files/documents/DEAGENCY%20Conference%20Programme_0.pdf
https://www.ff.uni-lj.si/sites/default/files/documents/DEAGENCY%20Conference%20Programme_0.pdf
https://forms.office.com/pages/responsepage.aspx?id=35DMpoD13EmQP4evWnUzjsEWlRmdLMpPoBXXuJWeZJlUMTNMMlZaS1dIVVNTSTBUMlNQMUJJMUZKQS4u&fbclid=IwY2xjawFU4SdleHRuA2FlbQIxMAABHWYDPyK86zoZtUdiyGbzPuChrNUSQ3O5jnitaLTt_o9VBN63wCFhWOxHww_aem_UVJaJNrxiU1chcW0iztBoA&route=shorturl

	_Hlk169388612
	_Hlk169388650
	_Hlk169891785
	_Hlk174632045
	_Hlk178774522
	_Hlk122465436
	_Hlk122464656
	_Hlk169285568
	_Hlk169386122
	_Hlk169397883
	_Hlk132318967
	_Hlk169397951
	_Hlk175224246

